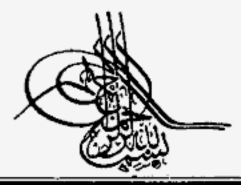


له حدادانشهداء- سنتاز

العكل الضابط في الرابطي والرابط اتنا وحر زادة عي

## انجعل العَمَلُ الصَّابِطِ فِي الرّابِطِي والرّابِطِ تصيده منوع *الحي*وه

ر من رخوت آمیر براواهمی ات دخرت آمیر براواهمی





\_\_\_\_\_

- » نام كتاب : ١ ــ الجعل 7 ــ العمل التهابط في الرابطـــي و
   الرابط ٣ ــ قصيدة ينبوع الحيوة
  - تأليف : استاد گرانقدر آية الله حسن زاده آطي ٠
    - \* تاریخ انتشار : سأل ۶۸
      - « جاب ؛ اوّل
      - « چايخانه : چاپمهر
    - « تيراز : دو هزار نسخه ·
      - « قطع : وزيري
  - \* ناشو : انتشارات قیام ، فنم ، خیابان شهدا \* ، معتاز \*
    - کلیه حقوق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است •

گرافیات واصف قم تلفن ۴٦١٨٠



کتا بهخانه مرکز تحفیقات کأمپیونری علوم اسلامی شماره ثبت: تماریخ قبت:



•

## بسم الله الرجمن الرحيم

الحمد لله الذي فطر السموات و الارض، و جعل الظلمات و النور والنور والملوة على عباد ه الصالحين سيما سيد الكل في الكل خاتم النبيين و الله الطاهرين .

و بعد فيقول العبد الحسن بن عبد الله الطبرى الآمليسي المدعوب ((حسن زاده آملي)) هذه و جيزة تشير الى امهات مباحث الجعل و اصولها ، مما عملتها يداه رجاءً أن تفيد اهل البحسث و التنقيب حول المسائل الحكمية .

من المباحث المهمة الحكمية التي يجب العناية بها و لفت النظر و اليها جدّا، مبحث الجعل و في هذا المبحث ينكشف حقيقة الأمر في معنى صد ورالاشياعن جاعلها الواجب بالذات، و يعلم وجد آراء الحكماء في اعتبارية الماهية أو الوجود، أواصالة أحد هما تحققا واعتبارية صاحبه ثم المتدرّب البصير في الحكمة المتعالية يجدس من هذا المبحث حدسا نوريا ملكوتيا أن ما سلك القوم في مثوى غواسق الماهية كسراب بقيعة بحسبه الظمآن ماء حتى اذا جاءه لم يجده شيئا و وجد الله عنده فوقيه حسابه و

و هذا المبحث الجليل من شعب البحث عن العلة و المعلول كما يعطيه الفحص الدقيق و الغور العميق في المسائل الحكمية وان كان الأمر فوق التفوه بالعلة و المعلول و اشمخ من ذلك بمراحل حقا ·

و لنفاسة هذا المبحث قد دون بعض الفضلا وسالة في الجعل موسومة : (( بالقول الوسيط في الجعل المؤلف و البسيط )) و هي و ان كانت نافعة في موضوعها و لكن ما يجبأن يشار اليه في المقام قد فات عنها .

و البحث عن الجعل يتشعب بشعوب عديدة طائفة منها مـــن المسائل الدارجة في الحكمة الرائجة ، و شرد مة منها متعرقة فــــى الحكمة المتعالية و الصحف العرفانية و هي مانتلوها عليك و نهديها اليك :

الف\_منها أن مسألة أصالة الوجود في الجعل غير مسألسية أصالته في التحقق لأن القائلين بجواز الترجيح بلا مرجع ، أو الأولوية الذاتية ، أو البخت و الاتفاق يمكنهم البحث في أصالة الوجود أوالماهية في التحقق دون الجعل ، اذا لممكن زوج تركيبي له ماهية و وجود ، بل يمكن للآلهي ايضا التكلم فيها قبل اثبات الصانع بخلاف مسألة الجعل فأن قلت : كل من قال من الآلهيين بأصالة أحدهما في التحقق

فان قلت : كل من قال من الالهيين بأصالة أحدهما في التحقق قال با صالته في الجعل و بالعكس ، فثبوت أصالة الوجود أو الماهية في التحقق يغنى عن اثبات أصالته في الجعل لما بينهما من التلازم ، فما الجاجة الى عقد بابعلى حدة ؟

قلت : ليس الأمركما زعمت فان بعضا من الحكما القائليسسن بأصالة الوجود في التحقق يقول بأصالة الاتصاف في الجعسسل، فتحقق الوجود أوالماهية لايثبت الاتصاف ولاينفيه

على أن غرضهم بيان اقسام الجعل، و الاشارة الى اصحاب الأقوال فيه تفصيلالما يترتبعليه من الفوائد، هذاما افاده الحكيم الهيدجي (ره) في تعليقاته على مبحث جعل المنظومة (ص١٣٧/ط١).

وانا اقول :المطلب الاهم فى المقام ان تعلم ان انتها الممكنات الى واحب الوجود بالذات مسلّم عند الكل حتى عند الدهرى فانه قائـــل بأن الجواهر الأفراد واجبة بذاتها والممكنات انما تحقـق مـــن تأليفها و تركيبها ولذا قلنا فى كتابنا الفنكتة و نكتة ان المتكلمين فى تمسكهم بابطال الدور و التسلسل فى اثبات الواجب لم يا توابعـا يجاب الدهرى به لانه لا ينكر الانتها الى الواجب فالامر الاهم فـــى بافحامه ان ثيبت الانتها الى الواجب الواحد العالم المريد المديــر المدتر و ليست الجواهر الافراد كذ الله و فراجع الى النكتة ٩۴٩ منه والمدتر و ليست الجواهر الافراد كذ الله و فراجع الى النكتة ٩۴٩ منه و المدتر و ليست الجواهر الافراد كذ الله و فراجع الى النكتة ٩۴٩ منه و المدتر و ليست الجواهر الافراد كذ الله و فراجع الى النكتة

و الفیلسوف الالهی یبحث عن اجزا الجسم تارة فیجده مؤلف من الهیولی و الصورة فینتقل من ازد واجهما الی اصل مفارق بقیم من الهیولی و الصورة فینتقل من ازد واجهما الی اصل مفارق بقیما احدهما بالاخر فیثبت من هذا الطریق خالقامد برا قیوما قائما علی الأجسام و أخری یجده مؤلفا من اجزا صغار صلبة لا تتجزی ای الجواهر الاف راد فینتقل من تألیفها الی جامع لهامد برفیها تدبیرا اراد یا فیثبت به ناطریق موجود اواجبابذاته خالقامرید امتصفا یجمیع الكلمات غیرالمتناهیة و اخری یجده مرکبا من الوجود والماهیة كغیره من المعكنات الاخری

فينتقل من ازد واجهما الى جاعل الماهية موجودة و هو الله سبحانه .

كما انه يجد الاجرام والاجسام متحركة على نظم موزون ، و برنامج

منظوم على نسق واحد حارت العقول في وحدة نظامها وحسن سيرتها و صورتها ، و كلت الالسن في اعراب حركات كلمة منها فينتقل من الحركة الى محركها العالم المدبر القائم عليها ، على انّ الطرق الى اللّـــه سبحانه بعدد انفاس الخلائق .

و العارف ينظر بنور برهان الصديقين على وجهه الاتم انسسه تعالى هو الاول و الآخر و الظاهر و الباطن ، يا من دل على ذاته بذاته ، فيحتاج في اثبات العالم الى دليل ، فالماهيات في منظرو الاعلى كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ما ...

فالوجود عنده هو مساوق الحق ليس بمجعول بل هو الحسق المتحقق في عظموت جلاله و جبروت كبريائه و الماهيات اوعية تحققها هي الاذهان لاغير وانما تنتزع و تعتبر مل حدود اطوار الوجود و شئونه و آياته و تلك الحدود تعتبر بما يلينا لابما يليه لانها بما يليه لاحدود لها لقيامها بها كامواج البحر مثلا تعتبر حدودها بما يلينا لابما يلي البحر لا للها يلينا المحدود لها لقيامها بها كامواج البحر مثلا تعتبر حدودها بما يلينا لابما يلي البحر لا تها لاحدود لها من تلك الجهة ، فافهم المعالية المعا

وعلى ذلك التدقيق نبهت على انه يصدق قولنا: الماهية ليست بموجودة ، و لا يصدق قولنا: الوجود ليس بموجود .

قال المحقق الطوسى في المسألة الثالثة من ثاني المقصد الاول من تجريد الاعتقاد : كما تتحقق الحاجة في المركب فكذا في البسيط٠٠

قال الشارح القوشجى : اختلفوا في ان الماهيات الممكنة هــل هي مجعولة بجعل جاعل ام لا على اقوال ثلاثة :

الاول ما اختاره المصنف و هو انها كلها مجعولة بجعل الجاعل سواء كانت مركبة او بسيطة ٠

الثاني انها غير مجعولة مطلقا مركبة كانت او بسيطة

الثالث ان المركبة مجعولة بخلاف البسيطة ١٠ انتهى٠

اقول: المستفاد من كلام المحقق الطوسى فى شرحه على النمط الرابع من اشارات الشيخ، ومن كلماته الاخرى هو عدم اعتقاده فسى مجعولية الماهيات برأسها اصالة، ومراده من تحقق الحاجة فسسن المركب و البسيط باعتبار صيرورتها موجودة بتبعية الوجود بضرب مسان الاعتبار الذهنى فى تغايرهما، ومن ذهب الى انها غير مجعولة مطلقا ناظر الى جعلها بالأصالة فالقولان واحد واحد واحد الله وعلها بالأصالة فالقولان واحد

و القول الثالث ناظر الى ان البسائط كالأعراض مجعولة بجعل الماهيات الموجودة فى الخارج فهى موجودة بالتبع ايضا فان جعل زيد فى الخارج هو جعله متكمّما بكم كذا، و متلوّنا بلون كذا، و هكذا، لاانّ الجعل مرة يتعلق بالماهيات، و اخرى باعراضها، فالاقوال ناظرة الى امر فارد و لاتنازع فيها .

وهذانحو جعل الجنس و الفصل في انهماو احد ففي الوابعة سن ثانى المقصد الاول من تجريد الاعتقاد للمحقق الطوسى : وجعله هما واحد ، و قال الشارج العلامة في كشف العراد : انماكان جعله هما واحدا لان الغاعل لم يفعل حيوانا مطلقا ثم يميزه بانضمام الفصل اليه فان المطلق لا وجودله ، بل جعل الحيوان هو بعينه جعلل الناطق و اعتبر هذا في اللونية فانها لوكان لها وجود مستقل فهي الناطق و اعتبر هذا في اللونية فانها لوكان لها وجود مستقل فهي فالسواد عرضان لون و فصله لا واحد هذا خلف ، اوفي محلف فالسواد عرضان لون و فصله لا واحد هذا خلف فجعله لونا هو بعينه علم سوادا و هكذا في آخر الفصل الثاني من ذلك المقصد حيست قال : و جعل الجنس و القصل واحد النخ ،

ب ــو منها الكلام في لفظ الجعل: اعلم ان الجعل من الافعال المتعدية الى مفعولين متحدين مصداقا متغائرين مفهوما كافعـــال القلوب لامثل الاعطاء و الاحفار و الاطعام وغير ذلك و قد يجيـــى بمعنى خلق فيتعدى الى مفعول واحد و الجعل بالمعنى الثانى هو الجعل البسيط ، و بالاول هو الجعل المؤلف ، و يعبر عنه بالجعـل المركب ايضا .

و الجعل البسيط هو جعل الشئ و افاضة نفس الشي ، و العؤلف جعل الشئ شيئا - فالجعل البسيط ما كان متعلقة الوجود النفسى ، و المؤلف ما كان متعلقة السوجود الرابط ، و العارف الحافظ يشيسسر الى الجعل البسيط في قوله ن

گفتم این جام جهان بیان به توکی داد حکیم

حسرد عنها ان اثر الجعل بالذات ماذا ؟ فقد اختلفوا فسسى الجعل البسيط على اقوال ثلاثة : و ذلك لان الممكن مجعول ، و كل ممكن زوج تركيبي له ماهية و وجود ، و بينهما اتصاف لامحالة اى اتصاف الماهية موجودة ، و قد يعبرون عن الاتصاف بالصيرورة و النسبسة و نحوهما ايضا .

فدهب بعض الى ان الماهية مجعولة بالذات و بعضهم السى ان الاتصاف مجعول بالذات و بعض آخر الى ان الوجود مجعول بالذات و بعض آخر الى ان الوجود مجعول بالذات و هذا هو الحق عندنا و عند قاطبة المحققين من اساطين الحكمة و مشايخ العرفان ولكن ينبغى التدبر في معنى الجعل على ذلينك المبنى الحكيم اعنى الوجود الحق الصمدى حتى يتضييح

التميز بين الجاعل و العجعول ، و خلق الاشياء من العدم ، وصدورها عن جاعلها · و بالتدبر يتبين لك ان الوجود ليس بمجعول على النحو المرتكز في الاذهان السافلة بل الوجود هو الاصل في التحقق ليسس الا الصعد الحق و اسماؤه و صفاته و افعاله و شئونه و اطواره ·

و الجعل يرجع الى ظهوره سبحانه في مظاهره ، و المظاهسسر ليس الا تعينات المطلق بقيود المجعولات القائمة به فافهم ، و يمكسن تأويل الاولين الى هذا الوجه حتى يرتفع الخلاف فتدبر ،

د \_و منها ان الجعل العؤلف يختص تعلقه بالعرضيات العفارقة الخلو الذات منها فلا يتصور بين الشئ و نفسه ، ولا بينه و بين ذاتياته ولا بينه و بين عوارضه اللازمة ، كالانسان انسان ، و الانسان حيوان ، و الاربعة زوج ، لانها نسب ضرورية و مناط الحاجة هو الامكان ، و الوجوب و الامتناع مناط الغنى و لذا قال الشيخ :

ما جعل الله المشمس مشمساً و لكن اوجده (المنظومة في الحكمة صفحه 1 4/ط 1) .

و في القول الوسيط: الجعل يتعلق اجماعا بالصغات الزائدة المتأخرة عن الوجود ، المتفرعة عليه كالقيام و القعود و ولا يتعلسق اتفاقا بالصفات المتقدمة عليه كالامكان والاحتياج البي العلقوجوب بالغير واما تعلقه بالوجود و ما يساوقه كالتشخص والتميزوالتقرر فمختلف فيه بين المشائية و الاشراقية ، و كذا تعلقه بالذاتيات ، وبنفس الشيء و بلوازم الماهية مختلف فيه بين الفلاسفة ، من حيث انها مجعولسة بجعل الذات أو غير مجعولة اصلا بمعنى أن ثيوتها للذّات ليسس مجعولا بالكلية أما كونها مجعولة بجعل مستأنف فمجمع علسسى

بطلانه ، انتهى ٠

اقول: لا يخفى انه اراد بالجعل اعم من البسيط و المؤلسف و الحق ان الوجود ليس بمجعول و تعلق الجعل بالوجود و هم الاعلى الوجه الذي رمزنا اليه و الحرى في المقام ان نهديك درة ثمينسسة ادرجناها في تعليقاتنا على كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد وهي ما يلى :

ولما لم يكن بين الالقاظ المتداولة لفظ احق من الوجود اذ معناه اعم المفهومات حيطة و شمولا وأبينها تصورا و اقدمها تعقلا و حصولا ، اختاروه و عبروا به عنه ٠

و يعبرون عنه بالحق ايضا · فالوجود هو الحق · و ان شئيست قلت : الوجود من حيث هو هو الحق سبحانه ، و الوجود الذهنى و الخارجي و الاسمائي ظلاله ·

فالوجود عين كل شي في الظهور، ما هوعين الاشياء فـــــى ذواتها ، سبحانه و تعالى بل هو هو و الاشياء اشياء و ينبغـــــى هيهنا الفرق بين المفهوم و العين، و التوجّه الى عدم المناسبة بيــن المتناهي ، و المطلق و مقيّده و ان كان كل واحد مـن المطلق و أن كان كل واحد مـن المطلق و المطلق و المطلق و المطلق و المطلق و المعلق و الم

ثم ينبغى ان يكون محققا عندك ان اطلاق الوجود على متـــــن الاعيان للتفهيم لا ان ذلك اسم حقيقي له ·

م \_ و منها ان القائلين بالجعل البسيط في الماهية اتفقوا على
 اعتبارية الوجود و قد ابتنوا براهينهم على هذا الوهم •

و انمامالوا الى ان الماهية مجعولة بالذات بالجعل البسيط ظنّا منهم انتها لولم تكن مجعولة لزم استغنائها عن الجاعل و القسسول بوجوبها الذاتى وأجود الأقوال وأصرح التعبيرات فى الاعراب عن هدّا الوهم كلام صاحب القبسات و بعده كلام صاحب الشوارق •

فالاول قال: لما كان نفس قوام الماهية مصحّح حمل الوجدود و مصداقه فاحدس انها اذا استغنت حسب نفسها و من حيث اصل قوامها عن الفاعل صدق حمل الوجود عليها من جهة ذاتها و خرجت عن حدود بقعة الامكان و هو باطل فاذا هي فاقرة الى فاعلها مسن حيث قوامها و تقررها و من حيث حمل الموجودية عليها ، الى آخرماقال اما صاحب الشوارق فقد ا عرب غنه في الموضعين منه : احدهما في اواخر المسألة السابعة و العشرين (جلد ١، صفحه ١٠٨ ، ط ١) ، و ثانيهما في تعليقته على آخر المسألة الخامسة و الثلاثين (جلسد ١ صفحه ١٨٨ ، ط ١) ، و نحن نكتفي بنقل كلامه من الموضع الاول ، قال : المادد بكون الموجول هو الماهية هو نفي توهم ان تكسيسون

المراد بكون المجعول هو الماهية هو نفى توهم ان تكــــرن، الماهيات ثابتات فى العدم بلاجعل و وجود ثم يصدر عن الجاهـــل الوجود او اتصاف الماهية بالوجود فاذا ارتفع التوهم فلا مضائقة فــى الذهاب الى جعل الوجود او الاتصاف بعد ان تيقن ان لاماهية قبل الجعل و الى هذا يؤول مذهب استاذنا الحكيم المحقق الالمـــى

قدّس سرّه فى القول بجعل الوجود فانه يصدر بكون الوجود مجعول بالذات و الماهية مجعولة بالعرض على عكس ما يقوله القوم: انتهدى ما اردنا من نقل كلامه ·

وكذا قال المتاله السبزواري في جعل المنظومة :

فقالوا \_ يعنى القائلين بجعل الماهية بالذات: اثر الجاعل اولا و بالذات نفس الماهية ثم يستلزم ذلك الجعل موجودية الماهية بلا افاضة من الجاعل لاللوجود و لا للاتصاف لانهما عقليان مصد اقهما نفس الماهية كما لا يحتاج بعد صدور الذات عن الجاعل كون السندات ذاتا الى جعل على حدة . ثم قال:

اكثر شيوع هذا المذهبكان من زمان شيخ الاشراق و اتباعه، و وكان القول بتقرر الماهيات منفكة عن الوجود في عصره شائعا .

فحسبوا ان لوقالوا بمحمولية الوجود ذهب الوهم الى غنالما الماهية فى تقررها عن الجاعل لمغايرة الماهية للوجود فليزم الثابتات الازلية ، فد فع هذا الوهم حداهم على القول بان الماهية فى قرام ذاتها مجمولة مفتقرة الى الجاعل كما قال المحقق اللاهجى، ثم نقل كلامه المذكور من الشوارق ،

اقول: قوله اكثر شيوع هذا المذهبكان من زمان شيخ الاشراق، كلام صادرعن متن التحقيق وكم له من الشواهد: منها ان ابا حامد المعروف بتركه قد تعرض في كتاب الاعتماد على ادلة شيخ الاشراق في اعتبارية الوجود، و اجاب عنها و ردّها كما في تمهيد القواعد لابسنن تركه (صفحه ۲۹/ط۱).

بل التحقيق أن قواعد التوحيد تصنيف ابي حامد ، و شرحـــه

تمهيد القواعد المذكوركانا ايضا في ردّهذا الوهم الموهون و ردّ ادلة شيخ الاشراق في اعتيارية الوجود ٠

و هكذا صاحب الاسفار صرّح على ذلك بقوله :

و اماما تمسك به الشيخ الاشراقي في نفى تحقق الوجود مـــن ان الوجود لوكان حاصلا في الاعيان فهو موجود لان الحصول هو الوجـود وكل موجود له وجود فلوجوده وجود الى غير النهاية ، فلقائــل ان يقول في دفعه ان الوجود بيس بموجود فانه لا يوصف الشئ بنفسه

او نقول: الوجود موجود و كونه وجود ا هو بعينه كونه موجود اوهو موجود اوهو موجود ية الشيء في الاعيان لاان له وجود ا آخر بل هو الموجود ملت حيث هو وجود ، و الذي يكون لغيره منه و هو ان يوصف بأنه موجلود يكون له في ذاته و هو نفس ذاته (حلد ۱/صفحه ۸ ط ۱) ا

و بقوله: ذهب صاحب الاشراق و متابعوه من كافة المتأخريسن الاناد را كون الوجود مجرد مفهوم عام و الشبهة مما اوردها هو اولا في المطارحات تصريحا و في التلويحات تلميحا، ثم ذكرها ابن كمونة و هو من شراح كلامه في بعض مصنفاته و اشتهرت باسمه و لاصراره على اعتبارية الوجود و انه لاعين له في النجارج تبعا لهذا الشيخ الاشراقي (جلد ٣/صفحه ٢ ١/ط ١)٠

و اشار الى ذلك بقوله ، و من هيهنا يثبت و يتحقق بطلان مسا ذهب اليه اكثر المتاخرين ، من اعتبارية الوجود وكونه امرا انتزاعيسا لاهوية له في الخارج و لاحقيقة له (جلد ٣/صفحه ٣٠/ط ١)٠

و ــو منها أن القائلين بأن الماهية مجعولة بالذات بالجعل البسيط ، ثلاث فرق : فرقة قائلة بان الجاعل الواجب بالذات وجود بحبث ، اى ان الوجود عين ذات الواجب ، و زائد فى الماهيات اى الوجود فسلم المواجب ، و زائد فى الماهيات اى الوجود فسلم الماهيات اعتبارية ، كما هو راى صاحب القبسات و قبساته مشحونة به قال فى آخر القبس الثانى (صفحه ٥٠/ط ١) ،

و ميض، ما اسهل لك اذن بما قد تلوناه على سمع قلبسك ان تستيقن بالعقل المضاعف حق اليقين ان الوجود المطلق المشترك بين جميع الموجود اتعين الذات في الحقيقة الواجبة ، زائد على الماهية في الماهيات الممكنة فالقيوم الواجب بالذات جلّ ذكره ماهيته هسسى بعينها اتّيته ، و الماهية الممكنة ماهيتها وزاء انيّتها ·

فان كان متقرر الماهية بذاته فهو الواجب بالذات ، و ان كــان متقرر الذات لا بنفس ذاته بل من تلقاء غيره فهو الممكن بالماهية

و قد دريت ان الوجود هو نفس الموجودية المصدرية المنتزعـــة من الذات المتقررة و مطابقة نفس جوهر الذات ، فاذا كانت الـــذات متقررة بنفسها كان يصح لامحالة انتزاع الموجودية المصدرية منها ، وحمل مفهوم الموجود عليها بحسب نفسها لا بحيثية تقييدية ولا بحيثية تعليلية ، فكانت نسبة الموجود و الموجودية اليها نسبة الحيـــوان الناطق و الانسانية الى ذات الانسان ، فهذا هو معيار العينيــة و ملاكها ،

و اذا كانت متقررة لا بنفسها بل من تلقاء جاعل يبدعها لم يكسن

يتصحّح انتزاع الموجودية وحمل الموجود عليها الابحيثية تعليلية وان كان لا يفتقر ذلك الى حيثية تقييدية وهذا هو قسطاس الزيـــادة و ميزانها

فاذن قد استتبّان الوجود العينى المتصل عين حقيقة القيـــوم الواجب بالذات ، و زائد على ما هية الذات الممكنة ·

و من سبيل آخر قد تعرفت ان الوجود لا يجوز ان يكون مستود لوازم الماهية على الاصطلاح الصناعى ، فاذن وجبان يكون وجسود الموجود بذاته في حاق الاعيان عين ذاته و نفس حقيقته كمستا ان الحقيقة الانسانية عين ذات الانسان من لوازم ماهيته كالزوجيسة للاربعة ،

فاذًا قد استبان ان الوجود الأصل الحق في حاق الاعيان و متن الواقع هو عين مرتبة ذات القيوم الواجب بالذات تعالى سلطانه ، انتهى ما اردنا من نقل كلام صاحب القبسات ،

اقول: ينبغى التوغل في معنى قوله: ((ان الوجود المطلـــــق المشترك بين جميع الموجودات ٠٠٠٠)٠

فان مفهوم الوجود المطلق لا يكون عين الحقيقة الواجبة ، بــل ظاهر هذا القول يفيد ما اختاره المشاء في الوجود ، ثم ان كـــان الوجود في الماهيات اعتبارية فمن الله جهة يعتبر الوجود فيها ، على انه قال في الوميض الاول من القبس الثاني : الوجود ات باسرها مــن عوارض الماهية (صفحه ١٨/ ط ١) .

فيمكن على ذلك ان يقال ان الجمل تعلق بالماهية من حيب ان الوجود من حيث هو ليس بمجعول ، و الماهية اصيلة في الجعلو

التحقق بهذا المعنى • و هو يرجع الى التوحيد الحق الصدى الذى اختاره الكمل من الموحدين • و ان كان قد اشتهرانه قائل باصالـــــة الماهية و نطق به صريحا تلميذه في الاسفار و سائر صحفه • فتدبّر •

و فرقة قائلة بان الجاعل الواجب بالذات وجود بحت صرف ايضا كالفرقة الاولى الا انهم لا يقولون بأن الوجود زائد على الما هيات و يعتبر و ينتزع منها كما قالت الاولى به بل يقولون :

ان اطلاق الموجود على الماهيات يكون بمعنى انها منسوبة ألى جاعلها فموجود صيغة نسبة كما تقول لابن و تامر و اترابهما وهذا قول ذوق التأله على زعمهم ٠

اقول: كون الماهية منسوبة الى جاعلها هو نسبة المعلول السى علته و العلة قائمة على معلولها فتلك النسبة ليست النسبة الاعتبارية كقولك هذا المال لزيديل هي النسبة الحقيقية النورية و الاضاف الاشراقية كقوله سبحانه :

وما في الكتب الرائجة من تفسير الانتساب المذكور في كلمات اهل ذوق التأله من بينونة الفاعل عن فعله و انتساب الفعل السبي فاعله هو نحو اللابن و التامر ، فهو بمعزل عن التحقيق و هسسؤلا الاكابر كالدواني و امثاله كيف يذهبون الى هذا التوحيد و الجعسل في الجاعل و جعله و لا ارتضى بذلك التفسير و لا اصوّب حمسل انظارهم القويمة في التوحيد على هذا الوجه المعوج و المعرب على هذا الوجه المعوج و التوحيد على هذا الوجه المعوج و التوحيد على هذا الوجه المعوب

فذوق التاله راي بنور الايمان وحدة الحق سبحانه وعبر عسسن

انتساب الماهیات المجعولة بنحو الامثلة المزبورة تسلیكا الی ما سلسك من أن الوجود لیس بمجعول و الجعل یتعلق بالماهیات علی ضرب من الاعتبار یعتبر فی تطورات الوجود و شئونه و تجلیاته فی مظاهر آیاته و فند بر و

الاترى كلام اهل التوحيد الصمدى حيث قالوا : الله لا وجود فى المحقيقة للصور لانها صور النسب العدمية • و معنى موجود يتها انتساب الوجود اليها فلا وجود الاللذات الاحدية و الباقى نسبه و احواله (مصباح الانس ، صفحه ۲۴۲ ، ط ۱) •

و فرقة قائلة بان الجاعل الواجب بالذات ما هية مجعولة الكنسه و الماهيات مجعولة بالاصالة اعنى بالذات ، و انها ظلال الماهيسسة الواجبة بالذات و قائلة بالتشكيك في نفس جوهر الماهية كما ذهب اليه شيخ الاشراق و المراق و

قال صاحب القبسات : وميض ، اسمعت الاشراق يقول فسسى المطارحات مستثبتا للتشكيك في الذاتيات بالكمالية و النقص في نفسس جوهر الماهية بهذه العبارة :

ثم اذا بين ان الوجود من الامور الاعتبارية ، ولا تتقدّم العليه على معلولها الا بما هيتها فجوهر المعلول ظل لجوهر العلة ، والعليه جوهريتها اقدم من جوهر المعلول ، وكل امر يشترك فيه العليسة و المعلول وما في المعلول مستفاد من العلة و هو كظل للامور العقليسة فكيف ساواها في الجوهرية اي ان الوجود امر دهني فليس التقدم الا بالماهية فتقدم جوهرية العلّة على جوهرية المعلول و هو مذهب افلاطن و الا قدمين و هم يجوزون ان تكون نفس اقول و اقوى من نفس

في جوهرها ١٠ انتهى كلامه (صفحة ٤٤ من القبسات،ط١)٠

اقول: ولا یخفی علیك ان اسناد ما اختاره الی افلاطون و الا قدمین حال عن الاعتبار، ثم انه ان عنی بالماهیة معناها الاعم فیمكن حمل كلامه علی وجه وجیه و الا فهو بظاهره موهون والمعروف انه استبصر و انصرف عن هذا الرای الفائل .

ز ــو منها ان من قال بان الجعل البسيط هو الاتصاف فعـــا يعنى بذلك الاتصاف؟

قال المحقق اللاهيجي في المسألة الخامسة و الثلاثين مــــن الشوارق (صفحه ١٢٨، ط ١١:

و يمكن اختياركون التأثير حيفنى به الجعل فى الاتصاف ايضا لا بان يكون الاثر المترتب على التأثير هو هذا المفهوم النسبى بل بأن يكون الصادر و الاثر المترتب إمرا واحدا يحلّله العقل الى ماهية هى الموصوف و وجود هو الصفة فيصفها به فلما كان كون هذا الاسر بحيث يمكن للعقل تحليله المذكور انما هو بجعل الجاعل المؤثر فلن الجاعل حيث جعله جعلا بسيطا فقد جعله بحيث كذا صدق ان تأثير المؤثرانما هوفى جعله متصفا بالوجود اعنى الاتصاف .

و هذا هو مراد الشيخ حيث قال في جواب من سأله عن هـــذه المسألة و هو يأكل المشمش: الجاعل لم يجعل المشمش مشمشا بــل جعل المشمش موجودا، هذا النتهي كلامه ·

اقول : وكلامه هذا في بيان مرام المشائين مأخود من افاضـــة استاذه صاحب الاسفار في ذلك و كلام صاحب المنظومة ناظر الــــي

## كلامهما حيث قال:

محققوا المشائين مشواالي جانب مجعولية الوجود ، وغيـــــــل محققيهم الى مجعولية الاتصاف و صيرورة الماهية مجعولة ، ولعــــل هؤلا اراد وا ان اثر الجاعل امر بسيط يحلله العقل الى موصوف و صفة و بالحقيقة ذلك الامر البسيط هو الوجود و اللا فظاهره سخيسف لان الاتصاف فرع تحقق الطرفين و انه امر انتزاعى ،

و قال في هامش المنظومة : انما عبروا عن ذلك الامر البسيسط بالاتصاف لانه المنتزع منه للاتصاف و مطابق الحمل و قابل التحليل .

لكن بين كلام صدر المتألمين و المتأله السبزواري و بين كسلام المحقق اللاهيجي فرقا من حيث ان اللاهيجي اخذ الموصوف ما هيسة و الصفة وجودا على مبناه من القول على اصالة الما هية ، و انهما اخذا الوجود اصلا على مشربهم العندب الفرات .

ثم اقول: ان المشائين محققيهم وغير محققيهم قائلون باصالية الوجود و تشكيكه اولا ،كما في النمط الرابع من الاشارات

و قائلون بان الوجود في الحقيقة الواجبة نفس ماهيتها اذ ليس للواجب ماهية غير طبيعة الوجود ، و بان للوجود ان الممكنات ماهيات معروضة لها ثانيا ، كما في اوائل تمهيد القواعد لابن تركه (ص٣٦٠ط١) و قائلون بان الوجود الحقيقي منضم الى الماهية فبانضمام الى الماهية موجودة و به يترتب عليها الآثار ثالثا ، كما في القول الوسيط صفحه ٢٤٢ ، ط١) و

وحیث ان اثر الجعل بالذات یجب ان یکون امرا عینیا موجدد ا فی الخارج ، و ان الاتصاف نسبة غیر مستقلة و رابطة بین الماهیسة و الوجود و مرآة لملاحظتهما و هو بهذا الاعتبار ليس اثر اللبسيط ، حمل المحققان اللاهيجي و السبزواري كلامهم في الاتصاف على مسلد دريت ليوافق قولهم في الجعل اقوالهم الاخرى و نعم مافعلا .

ولكن لا يخفى عليك ان ما حمل عليه اللاهيجى كلام بمعزل عــن عقيد تهم الثابتة الراسخة في ان الوجود اصل ، فتعيّن كلام المتألـــة السبزواري في ذلك نعم بقى في مرامهم كلام سنتلوه عليك ٠

و اقول: ان التعبير بالانضام في القول الوسيط وغيره فه بضرب من التوسع في التعبير لان الامرأ رفع من هذا التعبير و امثال عند هؤلاء الافاخم، و الانضمام في المقام انعا هو بألتعمل العقلى بين الوجود و الماهية ، و المشاء قد استدلوا باحتياج الماهية في تحققها الخارجي على اثبات اصل مفارق

ے \_و منها ان الجعل عند القائلين باصالة الوجود فى الممكنات ايضا على وجوه فكما ان القائلين بأن الماهية مجعولة بالذات جعسلا بسيطا كانوا فرقا ، كذلك القائلون بان الوجود فى الممكنات مجعلو بالذات جعلا بسيطا :

ففرقة و هم المشائون ذهبوا الى اصالة الوجود و التشكيك فسى اطلاق الوجود على الموجودات ، وكونها حقائق مختلفة ، و الحسرى ان نأتى بطائفة من اقوالهم في بيان مرادهم لانه لا يخلو من انغسلاق عويص فاقول :

ان القول الاقوم في ذلك ما افاده المحقق الطوسي في جـــواب الفخر الرازي في شرحه على الفصل السابع عشر من النمط الرابع مــن الاشارات، حيث اضطرب الفخر في الجمع بين اقوال الحكماء مـن ان الوجود لا يقع على الموجود ات بالاشتراك اللفظى ، و انّ الوجود شئ واحد فى الجميع ، و ان وجود الممكنات امر عارض لما هيّاتها ، فحكم بأن وجود الواجب مساو لوجود الممكنات ، و ان وجود الواجب ايضا عارض لما هيته و ما هيته غير وجود ه •

فاجابه الخواجة بقوله: منشأ هذا الغلط هو الجهل بمعنى الوقوع بالتشكيك فان الوقوع بالتشكيك على اشياء مختلفة انما يقعطيها لا بالاشتراك اللفظى وقوع العين على مفهوماته بل بمعنى واحد في الجميع ولكن لاعلى السواء وقوع الانسان على اشخاصه، بل علي الاختلاف إما بالتقدم و التأخر وقوع المتصل على المقد ار و على الجسم ذى المقد ار و على الجسم ذى المقد ار و

و إما بالأولوية وعدمها وقوع الواحد على مالاينقسم اصلا و علم على ما لاينقسم اصلا و علم ما ينقسم بوجه آخر غير الذي هو واحد · و إما بالشدة و الضعف وقسوع الأبيض على الثلج و العاج ·

و الوجود جامع لجميع هذه الاختلافات فانه يقع على العلمة و معلولها بالتقدم و التأخر، وعلى الجوهر و العرض بالاولوية وعدمها وعلى القاروغير القاركالسواد و الحركة بالشدة و الضعف بل علما الواجب و الممكن بالوجوه الثلاثة و المعنى الواحد المقول على اشيا محتلفة لاعلى السواء يمتنع ان يكون ما هية او جزء ما هية لتلك الاشياء لان الما هية لا تختلف و لا جزئها بل انما يكون عارضا خارجيا لازما او مفارقا مثلا كالبياض المقول على بياض الثلج و بياض العلج لاعلما من السواء ، فهو ليس بما هية و لا جزء ما هية لهما بل هوأمر لازم لهما من خارج ٠

و ذلك لأن بين طرفى التضاد الواقع فى الالوان انواعا مسسن الالوان لانهاية لها بالقوة ولا اسامى لها بالتفصيل يقع على كل جملة منها اسم واحد بمعنى واحد كالبياض او الحمرة او السواد بالتشكيك ويكون ذلك المعنى لازمالتلك الجملة غير مقوم فكذلك الوجود فى وقوعه على وجود الواجب وعلى وجود الممكنات المختلفة بالهويات التسى لا أسماء لها بالتفصيل ، لا أقول على ماهيات الممكنات بل على وجودات تلك الماهيات اعنى انه ايضا يقع عليها وقوع لازم خارجى غير مقوم .

و اذا تقرّر هذا فقد انحلّ اشكالات هذا الغاضل بأسرها ، وذلك لانّ الوجود يقع على ما تحته بمعنى واحد كما ذهب اليه الحكماء ، ولا يلزم من ذلك تساوى ملزوماته التي هي وجود الواجب و وجردات الممكنات في الحقيقة لان مختلفات الحقيقة قد تشترك في لازم واحد ، انتى كلامه .

و قريب من كلامه ما قروه ما حب الشوارق في المسأله الثالثة بهذا العنوان : نقل مقال و تقرير اشكال الخ.

اقول: كلام الخواجه فى رد الفخر الرازى كان على مشرب المشاء وليس لاحدان يقبول بمجرد تحريره هذا: لعل هذا التحقيق كان على على نظره الخاص ورأيه الذى مال اليه فى الوجود و ذلك لانه قال فى اول الكتاب: و اشترط على نفسى ان لا اتعرض لذكرما اعتمده فيما اجده مخالفا لما اعتقده فان التقرير غير الرد و التفسير غير النقد .

نعم كلامه هذا في المقام خاصة في ردّ الفخر الرازي هو مختاره ايضا في التجريد فراجع الى المسألة الرابعة عشرة وكذا في المسألة السابعة و العشرين من الشوارق(صفحه ٤١، صفحه ١٠١،ط١). فحصل من كلامه أن المشائين ذهبوا الى أن الوجود هو الأصل في التحقق ، بل الأصل في الجعل أيضا .

و ان الوجود يطلق على الموجود ات بالتشكيك لاعلى التواطى و حيث ان التشكيك غير جارفى الماهية وجزئها فاطلاق الوجود على وجود الواجب و وجود الممكنات نحو اطلاق اللازم الخارجى غير المقوّم للشىء عليه، كما ان اطلاق الوجود على الماهيات كان ايضا كذلك حيث قال: اعنى انه ايضا يقع عليها الخ .

و ان الموجود اتحقائق مختلفة بالهويات لا اسماء لها بالتفصيل و جملة القول و ملخصه في مرام المشائين في هذه المسألة ما في الحكمة المنظومة (ص١٩)، حيث قال الوجود عند طائفة مشائية مسن الحكماء حقائق تباينت بتمام دواتها البسيطة لا بالفصول ليلزم التركيب و يكون الوجود المطلق جنسات ولا بالمصنفات و المشخصات ليكون نوعا بل المطلق عرضي لازم لها بمعنى انه خارج محمول لا انه عرضيين بمعنى المحمول بالضميمة ، انتهى .

و قد حررنا مذهبهم هذا في رسالتنا الفارسية : ((وحدت از ديدگاه عارف و حكيم)) و قد انتهت فذلكة البحث هناك الى امورستة

- ١ ـ الوجود اصل في التحقق و الماهية اعتبارية ٠
- ٢ الوجود ات حقائق متبائنة بتمام ذواتها البسيطة •
- ۳ ــ الوجود المطلق العام عارض لازم للوجود ات الخارجيــــة
   المتبائنة و محمول عليها اى محمول من صميمها ، لا انه محمول بالضميمة .
- " اطلاق الوجود العام على الموجود ات الخارجية المتبائنة \_ الى حمله عليها \_على سبيل التشكيك اى اللازم واحد و الملزوم\_\_\_ات

متعددة متبائنة

۵ ــ التشكيك عارض على الوجود العام ، و الوجود العام عارض على الملزومات المتبائنة التي هي وجود ات خارجية

۶ من تلك الملزومات اى الوجود ات الخارجية واحد منها و هو الواجب تعالى وجود صرف فرد ، و اماما سواه سبحانه فكل ممكسن زوج تركيبي من وجود وما هية .

ولا يخفى عليك ان التوحيد على هذا الزعم تنزيه فى عيـــــن التشبيه و يرد على المشاء على زعمهم هذا اشكالاتعديدة : منهـا علم البارى بـالجزئيات من حيث هى جزئية لا العلم بها على سبيـل الكلى و

و منها في ربط الكثير بالواحد واصدوره عنه ٠

و منها اصالة الوجود في الصكتات و هي حقائق متبائنة ، مسع ان حكم السنخية في العلة و معلولها اصل قويم ·

و منها جعل الوجود في الممكن و تحققه في الخارج ٠

و منها انفاذ امره في ماسواه وكيفية ارتباطه بها · وغيرها مــن اشكالات اخرى ·

و اعلم أن كلام المشاء في تباين الوجود أن بتمام ذواتها البسيطة همو نحو تباين الاجناس العالية و اختلاف بعضها مع بعض في تمام ذواتها البسيطة ٠

و انما مال المشاء الى مذهبهم هذا ، لانهم قالوا : لو لم تكن الوجود المحقائق متبائنة و كانت حقيقة الوجود حقيقة واحدة ، لمن كان وجود في كونه علية الوجيد اولى من كونه معلولا فلزم في علية الوجيد

لوجود الترجيح من غير مرجّع و لذا يجب ان تكون الوجود اتحقائسة متبائنة و ولانهم مالوا اليه حذرا من التشكيك في الماهية و سيأتسي تحقيق القول في بيان مذهبهم و

و فرقة من القائلين باصالة الوجود اعتقدوا بان الوجود امروا حد عينى مطلق سعى ، وسعت رحمته كل شى و هو حقيقة واحدة ذات مراتب بالشدة و الضعف و الغنا و الفقر و الكمال و النقص اى ان الوجود مشكك بهذا المعنى و ومع ذلك ان الخالق فى مقام عزّه و هو الواحد العزيز القهار، و المخلوق فقير بل فقر و ربط يا ايها الناس انتسم الفقراء الى الله و الله هو الغنى الحميد و هذا المذهب هو مختسار صدر المتألمين و

و فرقة منهم و هم اهل العرفان والايقان موقنون بان الوجـــود واحد شخصى بمعنى انه حقيقة واحدة ذات مظاهر اى ان الوجـــود مشكك بهذا المعنى ·

وجود اندركمال خويش ساريست تعينهسا امور اعتباريسست و هذان الفريقان قائلان بوحدة الوجود و مرادهما من الوحدة هذه ان الوجود هو الصعد الحق اى لاجوف له بمعنى انه لايشذ عنسه شسى و يعبرون عن هذه الوحدة الحقة بغير المتناهى ايضا كمسا يعبرون عنه ايضا بان بسيط الحقيقة كل الاشياء و الوجود عند هسم ليس بمجعول بل هو يساوق الحق كما تقدمت الاشارة اليه و

و الكثرة عند الفريقين في عين الوحدة مقهورة فيها ، و الوحدة في عين الكثرة قاهرة عليها و ان كانت الوحدة عند الاول طور ، و عند الاخير طور آخر ، و قلّ من وصل الى ذروة معرفة هذا الوجه الشاسخ

و بلغ الى غاية فهمه و درايته و ما هو الا الدين الحق الذى رزقـــه الله تعالى من اصطفى من عباده و هذا هو التوحيد القرآنـــــى الاسلامي لان الدين عند الله الاسلام .

الحمد للمه الذي هدا تالهذا وما كنا لنهتدى لولا ان هدان الله و ان شئت عزيد ايضاح فخذ العلم من افواه الرجال ، رجـــال العلم و اليقين على ان رسائلنا مشحونة بتبيان ذلك الدين القويم .

و احسن روّیتك فی التمیز بین الوجود و الایجاد و فی تصــور الما مثلا بصور الثلج و الجلید و الجمد ، او الموج بصور النور و الصوت و الاشعة المجهولة و الصور الاولی كلها ما ، و الثانیة كلّها مـوج، و كما نطق صاحب المنظومة بالحق و

كيف و بالكون عن إستـــوا 💮 📗 قد خرجت قاطبة الاشيـــاء

و التوجه الى التقدم بالحق و التأخر به فى البحث عن السبق و اللحوق له دخل عظيم فى معرفة التوحيد الاسلامى فراجع الى رسالتنا انه الحق ، اوالى النكتة الرابعة عشرة من كتابنا الفنكته و نكته ·

فان قلت : ما الفرق بين التشكيك الذى ذهب اليه المشائون و بين الذى ذهب اليه صاحب الاسفار ؟

قلت: التشكيك عند صدر المتالهين هو التفاوت التشكيكي في المطلق الخيارج الحقيقة الواحدة ، وعند هم التفاوت التشكيكي في المطلق الخيارج المحمول اي الخارج من صميم الشيء ثم المحمول عليه ، و المحمولات حقائق متبائنة عندهم ، و اما عنده فالمحمولات حقيقة واحدة متفاوت بالكمال و النقص الجامع بين انواع التشكيك الستة .

و بعبارة اخرى التشكيك على مذهب المشاء تشكيك عامى ، وعلى ،

مذهب المولى الصدراء تشكيك خاصى و هذا التشكيك اى التشكيك ا فى حقيقة الوجود مذهب المحققين من الحكما كما نصّ به المتألــــة السبزوارى ايضا فى آخر الغوص فى المتواطى و المشكك من اللالــــى (صفحه ۱۷ ،ط۱) و القيد بالمحققين لاخراج من قال بالتبايــن و التشكيك العامى .

تنبیه : و حیث د ریت آن التفاوت فی الوجود عند صد رالمتأله ین هو التفاوت التشکیکی فی الحقیقة الواحدة ، فبذلك تقد رعلی د فست استد لال المشا المذكور من لزوم الترجیح من غیر مرجح ، و ذلك بانسه یکفی فی الخروج عن الترجیح من غیر مرجح التفاوت التشکیکی فسسی الحقیقة الواحدة ، و كذا علی ربّ د نیلیم الاخر كما هو ظاهر غیر خفی مم لا یخفی علیك آن التشکیك بالمعنی المذكور العامی راجع فی الحقیقة الی التواطی ، و قصر اینا نقل كلام المتاله السبزواری فی المقام مناسبا لكونه متضمنا لنحوی التشکیك و بیان مرجسع التشکیك العامسی الی التواطی و فوائد اخری ، قال : قد س سره فی الغسسوص المذكور :

الحاصل انّ الكلّى ان لم يكن فيه التفاوت فهو متواط كالبيساض الصادق على بياض هذا الثلج و ذاك الثلج و ذلك الثلج ، و ان كان فيه التفاوت فان كان بامور زائدة من القوابل و العوارض فهو المُشكّه فيه التشكيك العام كنور الشمس الصادق على الضيا و نور القمر و الاظلال و هذا يسمى مشكّكا اذفيه التفاوت ، وعامًّا اذكون الكلى فيه التفساوت يشمل هذا و الخاصى ، و لكن مرجع هذا التشكيك الى التواطى اذ التفاوت بالزوائد ففى هذه الانوار يرجع الشّدة و الضعف و العلّية و

المعلولية الى وجود ها لا الى ماهيتها ٠

و ان كان فيه التفاوت و بنفسه التفاوت بان يكون لنفس الحقيقة عرض عريض و في ذاته و بذاته التمام و النقصان فهو المشكك بالتشكيك الخاصى و النور الحقيقى عند الشيخ الاشراقى هكذا و عند المحققين من الحكماء حقيقة الوجود هكذا اذلها درجات متفاضلة فسى الكمال وانتهى و

بيان : يعنى كما ان الانسان مثلا يصدق على افراده متواطئا ، و التفاوت فيها بالامور الزائده التى هى عوارض مشخصة او مصنفسة ، فكذلك نور الشمس صادق على الضيا و هو الاصلى الذاتى الذى غيسر مكتسب ، و على نور القمر المكتسب و قال عزّ من قائل : هو الذى جعل الشمس ضيا و القمر نورا ( يونس ٤) .

وعلى الاظلال المضا و التفاوت فيها بالزوائد و المراد بالزوائد هيهنا الوجودات المتفاوتة شدة و ضعفاً وعلية و معلولية العارضة على ماهية النور ذهنا : فقوله : (( ففى هذه الانوار)) متفرع على قوله : (( ولكن مرجع هذا التشكيك الى التواطى اذا التفاوت بالزوائسد )) و المراد من هذه الانوار هو نور الشمس و القمر و الاظلال • ثم مسراد الشيخ الاشراقي من النور الحقيقي هو حقيقة الوجود عند المحققين من الحكما ، و اختلاف التعبير مجرد اصطلاح و الشيخ ابدع اصطلاحات الحكما ، و اختلاف التعبير مجرد اصطلاح و الشيخ ابدع اصطلاحات اخرى في قبال اصطلاحات المشا كما هو ديد نه المعروف الظاهر مسن كتبه سيما كتابه حكمة الاشراق •

و ان قلت : ما الفرق بين التشكيك الذى ذهب اليه صاحبب الاسفار و بين ما ذهب اليه ارباب العرفان ؟ قلت: الوجود عنده حقيقة واحدة ذات مراتب، وعندهم حقيقة واحدة ذات مراتب، وعندهم حقيقة واحدة ذات مراتب، وعندهم حقيقة واحدة ذات مظاهر بل واحد شخصى له مظاهر فالتشكيك عند هـم بلحاظ سعة المظاهر وضيقها وقد نطق صاحب الاسفار ايضا فـم مرحلة العلة و المعلول منه بمنطقهم الصواب

ولذا قال بعض اعاظم العلما : انه في اوائل الاسفار لم يحسرر التوحيد على وجهه الذي يليق به وقد نطق في مرحلة العلة والمعلول منه بالصواب وقرره اتم تقرير كما شهده الموحدون الكاملون ·

ثم انا قد استوفینا البحث عن التشکیکات الثلاثة المذکوره و الفرق بینها و تحقیق الحق فی تبیان التوحید الحقیقی الصمدی فی رسالتنا الفارسیة الموسومة بـ (( وحدت از دیدگاه عارف و حکیم ، صفحنه ۱۵،

٢ ٤)) فان شئت فراجع اليها

و أن قلت : أذا كان الوجود هو الحق الصمد أي على وحد تسمه الشخصية فاين امتياز الخالق عن المحلوق و المحيط عن المحاط ٠٠

قلت: أن تميز المحيط عن المحاط أنما هو بالتعين الأحاطبي، لا بالتعين التقابلي • الاترى قوله سبحانه:

وكان الله بكل شي محيطا (النساء ١٢٧) ولم يقل : على كـــل شي محيطا ؟ فافهم .

و تدبر في ذلك كلام الوصى عليه السلام:

توحيدة تمييزه عن خلقه ، وحكم التمييز بينونة صفة لابينونة عزاسة (نهج البلاغه ، خطبة ۱۲۷)

و قوله عليه السلام : داخل في الاشياء لاكشى داخل في شيء، و خارج من الاشياء لاكشى خارج من شيء (توحيد الكافي، باب انسه

لا يعرف الابه ، جلد ١ ، صفحه ٤٧) و نحو هما من كلماته الاخــــرى جمعناها في رسالتنا أنه الحق ، فان شئت فراجع اليها ·

و نقول في بيان التعينين الاحاطي و التقابلي ٠

ان التعين انما يتصورعلى وجهين : اما على سبيلِ التقابل له ، او على سبيلِ الاحاطة .

لا يخلو أمر الامتياز عنهما أصلا و ذلك لان مابه يمتاز الشيء عمل يغايره أمّا أن يكون ثبوت صفة للمتميز، و ثبوت مقابلها لما يمتاز عنسر كالمقابلات و أما أن يكون ثبوت صفة للمتميز وعدم ثبوتها للآخري كتميز الكل من حيث أنه كل و العام من حيث أنه عام بالنسبة الى اجزائه و جزئياته و

و اما رات التميز في القسم الأول منه لابد و ان يكون خارجا عـــن المتعيّن ضرورة انها نسب او مبادى نسب من الامور المتقابلة ٠٠

وفى الثانى لا يمكن أن يكون امرا زائد اعلى المتعين ضرورة انه بعد مه ينتفى الحقيقة المتعين ضرورة انه بعد مه ينتفى الحقيقة المتعينة ، و به صارت الحقيقة هى هى اذ حقيقة الكل انما تحققت كليّته باعتبار احاطته الاجزاء و بها يمتاز عن اجزائه .

وكذلك العام انما يتحقق عمومه باعتباراحاطته الخصوصيات و الجزئيات و جمعها تلك الخصوصيات ، و بها يمتاز عن خواصه و لاشك ال النهياة المجموعية و الصور الاحاطية التي للاشياء ليس لها حقيقة وراء اجتماع تلك الخصوصيات و احدية جمعها ٠

فحینند نقول: أن التعین الواجبی أنما هو من هذا القبیل أذ لیس فی مقابلته تعالی شیء .

و أن شئت زيادة تحقيق لهذا المعتى أو أقامة بيّنة لهذ والدعوى

فتأمل في قوله تعالى :

لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا احد ، حيث سرى النفى فيه متوجها الى النوعين الوجود بين من انواع المتقابلات و اصنافها ، و اذا تقرر هذا عرفت ان الواجب يفيد لنفسه ما يفيد شخصية الشخص ، و تأمل فى هذه النكتة فانها منطوية على معانى جمة كثيرة الجدوى .

هذه النكتة العليا نقلناها من الفصل السابع عشر من تمهيــــد القواعد لصائن الدين على بن تركه (ص٥٤،ط١)٠

و بما حقيقنا دريت ان الوحدة الحقيقية المطلقة الصمدية حسيق، و الكثرة الحقيقية خلق و سوى و مظاهر و صور و شئون فافهم ٠

گرچه همه از توبيم مشتق اي دوسيست

بهم مقید و تو مطلبق ای دوست

اطلاق حقيقت است و تقييد نميسود

آین نکته مرا هست محقق ای دوست

كما دريت ان الوجود غير مجعول ، و الجعل يتعلق بالا يجاد فينبغى اعمال الدقة في الامتياز بين الوجود و الا يجاد ، ثم حق التفكر و التعقل في الا يجاد من الصمد الحق الذي هو الاول و الآخسسرو الظاهرو الباطن، تدّبرتر شدان شاءالله تعالى .

تبصرة : ما ذكرنا من مذهب المشائين في تباين الموجودات و التشكيك فيها هو المستفاد صريحا من تمهيد القواعد فراجع الراحي الفصل الفامن و الى الفصل الخامس عشر منه (ص٣٤، ٥٠ ط١)٠

الله انه نسب المذهب المذكور الى المتأخرين من المشائين حيت

قال :

ذهب المتأخرون من المشائين ممّا نسبوه الى الحكماء المحققين الى ان الحقيقة الواجبة هى الطبيعة الخاصة التى هى فرد من افراد الوجود المطلق، ومقابل للوجود ات الخاصة الممكنية الخاصة الموجود ات المحتال الوجود المطلق ما هيات معروضة لها دون الطبيعة الخاصة الواجبة فان الوجود نفس ما هيتها اذليس للواجب ما هية غير طبيعة الوجود الخ (ص٣٤، ط١).

فظاهر كلامه ان المحققين من الحكما المتقدمين غير قائلين في الوجود بما ذهب اليه المتأخرون منهم اقول: وهو كذلك ايضا وفي عدة مواضع من الاسفار ايما اتالى ذلك بل لنا شواهد في ذلك مستفادة من كتب الشيخ كالشفا والاشارات ايضا ، على ان رسالتنا في الوحدة كافية في ذلك المرصد الاسنى

قال ابو حامد المعروف بتركه في اول قواعد التوحيد: أن تقرير مسألة التوحيد على النحو الذي ذهب اليه العارفون ، و اشار اليه المحققون من المسائل الغامضة التي لا يصل اليها افكار العلما الناظرين من المجادلين ، و لا يدركها اذهان الفضلا الباحثين من الناظرين ،

و فى شرحه تمهيد القواعد : قوله ذهب اليه العارفون اشهارة الى المتأخرين من الاوليا المحمديين صلوة الله و سلامه عليه و رضى عنهم الذين صرّحوا بافشائها و باحوا بانشادها و انشائها نظما و نثرا واستدلوا على اثباتها للمستبصرين نقلا و عقلا .

و قوله و اشار اليه المحققون ، اشارة الى المتقدمين كالانبياء سلام الله عليهم و تلامذ تهم الاولياء من الهرامسة و الحكماء القدماء الذين لا يقصد ونها في غالب عباراتهم الابنوع من الرمز و الايماء جربا

فى كلّ زمان على مقتضى مدارك اهلة تنزّلا الى مدارج افهامه م و لا يدلّون عليها الابتلويح يكون فيه ضرب من السرّو الخفاء تعميما لما افادوه على الخاص و العام جميعا من جوامع كلمهم

و قوله الناظرين من المجادلين يمكن ان يكون المرادبه المتكلمين كما ان القصد بقوله الفضلاء الباحثين طائفة الحكماء المشائين ،انتهى اقول : مسألة التوحيد المشار اليها في قواعد التواحيد هـــو التوحيد القرآني و كان بعض مشايخنا رضوان الله تعالى عليـــه : يعبر عنه بالتوحيد الاسلامي و لعمري ان الوصول اليها من اغمــض المسائل التي رزق بها الاوحدي في كل عصر و كما قلت في ديواني : دولتم آمد به كف با خون دل آمد يوري كـف

ا الله الله عرب الله عام الله عام الله عرب الله عام الله

و في هذا المشهد لايكون الوجود مجعولا ، ولا الماهية اصيلة ولا الاتصاف ، بل يتجلى سلطان برهان الصديقين لمن هوا هله ·

و تدبّر فى قول القيصرى حيث قال فى تفسير كلام العارف العربى فى ديباجة فصوص الحكم : ((من المقام الأقدم)) ما هذا لفظه : انما قال على صيغة افعل التفضيل لان للقدم مراتب وكلها فى الوجود سواء لكن العقل باستناد بعضها الى البعض يجغل قديما و اقدم كترتب بعض الاسماء على البعض اذالشىء لا يمكن ان يكون مريدا الا بعدان يكون عالما ، ولا يمكن ان يكون حيّا ، وكذلك يكون عالما ، ولا يمكن ان يكون عالما الابعد ان يكون حيّا ، وكذلك الصفات ، وجميع الاسماء و الصفات مستندة الى الذات فلها المقام الاقدم من حيث المرتبة الاحدية و ان كانت الاسماء و الصفات ايضا

تبصرة اخرى : هذه التبصرة تحوى فائدة جليلة ، و هي فيسبى الحقيقة تذنيب التبصرة الاولى وتأييدلها :

قال صدر المتالهين في اول الشواهد الربوبية بعد نبذة مسسن افاداته في الوجود ما هذا لفظه : تفريع ، فلا تخالف بين ما ذهبنا اليه من اتحاد حقيقة الوجود و اختلاف مراتبها بالتقدم و التأخسسرو التاكد و الضعف ، و بين ما ذهب اليه المشائون اقوام الفيلسسسوف المقدم من اختلاف حقائقها عند التفتيش :، انتهى

اقول: لا یخفی علیك ان قوله عند التفتیش متعلق بقوله فــــلا تخالف، و وجه التفتیش هو ما أفاده المتأله السبزواری فی تعلیقاتـــه علی الشواهد الوبوبیة، و كذا افاد قریبا منه فی الحكمة المنظومـــة و حواشیها، و نحن نكثفی بنقل ما فی الشواهد لكثرة فوائده و توضیــح مطالبه، قال:

قوله: من اتحاد حقيقة الوجود الخ فانها كنوع واحد مشكك ما فيه التفاوت فيه عين ما به التفاوت ، لكن لايقال عليها النوع لأنه وصف شيئية الماهية ، و انما يقال انها سنخ واحد و هذا طريقه الفهلويين في الوجود ، و طريقة الشيخ الاشراقي في حقيقة النور فان النور الاقهر و القاهر و الاسفهبد و النور العرضي عنده سنخ واحد ، قال في حكمة الاشراق : النور كله اي جوهرا كان او عرضا في نفسه لا يختلف حقيقته الابالكمال و النقصان ، و قال ايضا : الانوار المجردة لا تختلف في الحقيقة ، الي غير ذلك ،

وعبارات الشيخ الرئيس في الشفاء و المباحث تنادى بأن تخالف الوجود الله عنه بالذات بل بالماهيات المقابلة و بان الوجود يقبل

الشدة و الضعف ، و الحقيقتان المختلفتان ليست احديهما شديدة الاخرى ، ولا الاخرى ضعيفة الاولى ، و انما لم يبق القول بالتبايد فلى ظاهره لسخافته اذ الوجود بسيط فلو تباين مراتبه كانت بينونتها بتمام ذواتها البسيطة كنور و ظلمة و علم و جهل و قد رة و عجز و ولي كان كذلك لزم التعطيل في المعارف و المحامد و نحوها ، و جازانتزاع مفهوم واحد من حقائق متبائنة بما هي متبائنة ، و لتمت شبهة ابدن كمونة و لم ينحل عقد تها قط ، اذلوجاز المتبائنة بتمام الذات في المعالولات لجازت في وجود بن متكافئين كل في عرض الآخر و كان معطى الكمال و الفعلية فاقد الهما وادعي البداهة في بطلانه و في وجدانه أياهما ، و لم تكن الموجود ات الآفاقية و الانفسية آيات الله تعالى ، و هل تكون الظلمة آية النور ، و العجز آية القدرة ، و الجفاف آية البلة ؟

بل عبروابا دوات القصرو قالوا: ذوات الاسباب لا تعرف الآباسبابها ، ولم يكن التغيرات الطولية استكمالا و لبسًا للفعلية ثم لبسًا ، كما أنها في السلسلة العرضية الكونية خلع ثم لبس ولا الموجود ات الكاملة بالنسبة الى الناقصة كاجمال و تفصيل و لفو نشر •

ولا جامعا لجميع فعليات ما دونه مع شي زائد ، و بطــــلان التوالي كثبوت الملازمة ظاهر عند إرباب التحقيق والله ولي التوفيـــق انتهى (ص ۵،ط۱، الحجري)٠ اقول: ولا يخفى عليك ان مغزى التفتيش عدم موافقة القسيس بالتباين لكثير من القواعد المتينة الحكمية التى اذعن بها واسسها اكابر الحكماء المشائين و فكان التفتيش يمنع العقل عن قبول التباين و حمله على ظاهره و لذا تصدى صدر المتالهين للجمع بين الرايين و رفع الاختلاف في البين ، و نعم ما فعل الاترى كلام المعلم الثانسي في المدينة الفاضلة : ان الحق يساوق الوجود (ص ١١، ط مصر).

اعلم ان اطلاق التباین علی التغایر فی کلمات مشائح العرف ان المشاء و الحکمة المتعالیة کثیر جدا فیقولون الحقائق المتبائنة فیعنون بها الحقائق المتغائرة و کثیر اما یصرّحون بالمتغائرة بدل المتباینة و شواهدنا فی ذلك اکثر من ان تحصی و عند التفتیش ترجع آرائه ممالی التوحید الاسلامی بلا مرائد

و ما لم ينته الأمر التي الوجود الصمد الواحد بالوجدة الشخصية لم يتم مسائل التوحيد على وجهها الأحسن الاكمل ، ولا يتخلص الموحد عن تهاجم الشبه فذلك التوحيد الحق هو المخلص ·

و الحق ان كلمات الشيخ الرئيس نص صريح في أن الوجــــود حقيقه صمدية و ماسواه شئونه و ظلاله على التوحيد الذي يعتقـــده الخواص اعنى التوحيد القرآنى الذي اشرنا اليه و ذلك لأنه قال في المباحثات :ان الوجود في ذوات الماهيات لا يختلف بالنوع بـــل ان كان اختلاف فبالتاكد و الضعف ، و انما يختلف ماهيات الاشياء التــي تنال الوجود بالنوع ، و ما فيها من الوجود غير مختلف بالنوع فــان الانسان يخالف الفرس بالنوع لاجل ماهيته لا لوجوده ه

وكذا قال في التعليقات : الوجود المستفاد من الغير كونـــه

متعلقا بالغير هو مقوم له، كما ان الاستغناء عن الغير مقوم لواجـــب الوجود بذاته ، و المقوم للشيء لا يجوز ان يفارقه اذ هــو ذاتي له:

و قال فی موضع آخرمن التعلیقات ایضا: الوجود اما ان یکون المحتاج الی الغیر فیکون حاجته الی الغیر مقوّمة له، و إما آن یکون مستغنیا عنه فیکون ذلك مقوّما له ، ولا یصح آن یوجد الوجود المحتاج غیر محتاج کما انه لایصحح آن یوجد الوجود المستغنی محتاجا و اللا قوّم بغیره و بدّل حقیقتها ،ائتهی ا

و صاحب الاسفار بعد نقل كلماته المذكورة في الفصل الخامسس من المنهج الاول من المرحلة الاولى منه (ص ٩ ، ج ١ ، ط١) قال ما هذا لفظه :

ان العاقل اللبيب بقوة الحدس ينهم من كلامه ما نحن به اقامة البرهان عليه حيث يحين حينه من ان جميع الوجود ات الامكانية والآنيّات الا رتباطية التعلّقية اعتبارات و شئون للوجود الواجبي ، واشعة و ظلال للنور القيومي لااستقلال لها بحسب الهوية ، و لايمكن ملاحظتها ذواتا منفصلة و انيات مستقلّة لان التابعيّة و التعلق بالغير و الفقر و الحاجة عين حقائقها ، لاان لها حقائق على حيالها عسرض لها التعلق بالغير و الفقر و الحاجة اليه بل هي في ذواتها محسف الفاقة و التعلق ، فلا حقائق لها الا كونها توابع لحقيقة واحدة وليس غيرها الاشئونها و فنونها و حيثياته سسسا و الطوارها و لمعات نورها و ظلال ضوئها و تجليات ذاتها ، كل ما فسي الكون و هم او خيال او عكوس في المرايا او ظلال .

انتهى ما اردنا من نقل كلام صاحب الاسفار ، و بالجملة كسسلام

هذين العلمين في بيان التوحيد القرآني كالنورعلى شاهق الطور · الحمد لله الذي هدانا لهذا و ما كنا لنهتدى لولا أن هدانا الله · اله · الله · اله · الله ·

و فرقة منهم كابى الحسن الاشعرى و ابى الحسين البصرى و اتباعهما النافين للاشترك المعنوى حذرا من المشابهة و السنخيسة بين العلّة و المعلول ، و النافين لزيادة الوجود على الماهية ، بسل قالوا بعينيته لها ذهنا فضلا عن العينية الخارجية ، و معنى العينية الذهنية ان المفهوم من احدهما عين المفهوم من الآخر مقابل قسول الحكماء من عينية الوجود للماهية خارجا و انه غبرها ذهنا ،

قال العلامة الحلى في شرح التجريد:

اختلفوا في ان الوجود هو نقس الماهية او زائد عليها ، فقال البوالحسن الاشعرى و ابوالحسين البصرى و جماعة من تبعوهما ان وجود كل ماهية نفس تلك الماهية ، انتهى (المسألة الثالثة من اول المقصد الاول) ،

اقول: ولا يخفى عليك ان العينية اخص من الاشتراك اللفظ للحتمال الاشتراك بان يكون الوجود في كل ماهية امرا زائد اعليه المختصا بهالانفسها و هذه الفرقة قائلون بالعينية فالاشتراك اللفظيي عند هم ليس على وجه زيادة الوجود على الفاهية .

و فى القول الوسيط ان مذهب الشيخ ابا الحسن الاشعرى هـو ان وجود كل شى عينه واجبا كان او ممكنا ، جوهرا او عرضا ، جزئيـا حقيقيا او كليا ذاتيا ، او عرضيا انضماميا او انتزاعيا ، و ليس زائدا على نفس الذات ولا جزئها .

فليس هيهنا وجود هوغير الماهية ، و لااتصاف و خلط هو نسبة بينهما فانه ليس بينها في مرتبة المحكى عنه و المصداق تغاير اصلى كما بين ذات الواجب و وجود ه فالحمل بينها حمل اولى نظرى بناء على اتحاد المصداق كما في حمل الوجود على الواجب عند الحكماء و ان لم يكن بينها اتحاد بحسب المفهوم كما في الانسان انسان ، او الانسان حيوان ناطق بتعدد الملاحظة و المعقولية او التعدد الاعتبارى في المفهوم بحسب عروض صفتى الاجمال و التفصيل .

و الكلام هيهنا على التعدد في مرتبة المحكى عنه لا في مرتبية الحكاية فقط فعلى هذا لا يتصور الجعل المؤلف بين الماهية والوجود، ولا تعلقه بالذات ولا بالعرض بمرتبة الخلط ، و تعين الجعل البسيط و جعل الماهية جعل بسيط متعلق بالذات بالماهية التي هي شيئ واحد يعبرعنه بالماهية من رحيث كونها فراتا وما به الشي هو هيو، و بالوجود من حيث كونه منشأ الآثار و مدار الاحكام ، و بالتشخص من حيث كونه مبدا التعبين الواقعي و هو التشخص الحقيقي ، و متعلق بالعرض بما ينتزع عنها من مفهوم الذات و مفهوم الوجيدود عنه مرتبة الحكاية ، و المصدري و مفهوم الوجود الحقيقي المغائر لها في مرتبة الحكاية ، و غير ذلك من الامور المنتزعة عن نفسها من حيث هي انتهي ما اردنا

اقول نقل ادلّة هذه الفرقة في مذهبهم ، ثم الرد عليه المنفيضان الى الاسهاب ، وخلاصة مذهبهم ان الماهيات بأسره متخالفة وكذلك الوجود لانه عينها في كل مرتبة ولذا قالوا بالاشتراك اللغظى حذرا من المشابهة والسنخية بين العلة ومعلول .

و انت تعلم أن السنخية كسنخية الشي و الفيي من شرائــــط العلية و المعلولية ·

ثم ان ما ذهب اليه الاشعرى بظاهره سخيف غاية السخاف ولا يتقوه به من له ادنى شعور فى مسألة التوحيد ، ولعل رايه وآراء اتباعه فى المقام ناظر الى ما بينا فيها ثم ثوره الآخرون بما نقلنا عنهم حسب ما حسبه هؤلاء لاعلى النحو الذى نحاه اولئك ولا بعد فى ذلك وكم له من نظير و فتد برو

ط ـ و منها أن البسائط هل تكون مجعولة أم لا ؟

قال الفخر الرازى فى المباحث المشرقية (ج ١ ،ص ١٦ مط ١) : المشهور انها غير مجعولة فان السواد لو تعلّقت سواديته بغيره لــــم يكن السواد سوادا عند فرض عدم ذلك الغير و هو محال .

ثم اخذ في النقض و الايرام و الاعتراض و هكسدا الكلام في بيان تعلق الجعل المؤلف او البسيط بالذاتيات و المقومات للطبائع النوعية و هكذا البحث عن جعل لوازم الماهية هل هسى مجعولة بجعل الذات ، او معلولة للماهية من حيث هي او من حيث التقرر و الوجود ؟ و هكذا الكلام في جعل الصفات الانتزاعية المتقدمة على التقرر و الوجود .

ی \_ و منها ان الموجود بوجود ه الذی هو فیض الله تعالی رسط محض و فقر نوری الله نور السموات و الارض ، و الموجود ات بوجود اتها

و العظاهر اسما اسما كما ان الاسما اللفظية اسما السماء الأسما التى هى مظاهر لاحد لها اذا نظرت الى مايلى ربها كالامواج البحرية فهى محدودة بالنظر الى مايلينا لاالى مايلى البحر وفما سواه سبحانه فعله فهى روابط محضة قائمة به عنت الوجوه للحى القيوم و الاضافية بينهما اشراقية و لوتفوهنا بضرب من التوسع فى التعبير ان المجعول هو وجود الاشياء الفائض عن المبدأ كان المجعول له امران وجود وحد وحد ولا الصمد الحق ليس الله هو قل هو الله احد الله الصمد في في التعبير جاعله و بالوجود ظل من اظلاله قل كل يعمل علي شاكلته و ماكلته و الماكلته و الماكلته و الماكلته و الماكلته و الماكلته و الماكلة و الماكلة

وعلى هذا المنوال قال المحقق الطوسي في شرحه على اشارات الشيح: اذا صدرعن المبدأ الاول شئ كان لذلك الشيء هوية مغايرة للاول بالضرورة و مفهوم كونه صادرا عن الاول غير مفهوم كونه ذا هويسة فاذن هيهنا امران معقولان :احدهما الامرالصادرعن الاول و هسو المسمى بالوجود ، و الثاني هو الهوية اللازمة لذلك الوجود و هسسو المسمى بالماهية فهي من حيث الوجود تابعة لذلك الوجسود لان المبدأ الاول لولم يفعل شيئا لم يكن ماهية اصلا لكن من حيث العقل يكون الوجود تابعا لها لكونه صفة لها ، ائتهى المجود تابعا لها لها به المجود تابعا لها لها الكونه صفة لها ، ائتهى المجود تابعا لها لها الكونه صفة لها ، المجود تابعا لها به الكونه صفة لها ، المجود تابعا لها به المجود تابعا لها الكونه صفة لها ، المجود تابعا لها به المجود تابعا لها المجود تابعا لها به المجود تابعا لها به المجود تابعا لها به المجود تابعا لها به المجود تابعا لها المجود المجود تابعا لها به المجود تابعا لها به المجود الميا المجود المجود المجود المجود المجود المجود المجود المجود المجو

یا \_ و اعلم ان التعبیر عن انتساب ما سواه الیه سبحانه بالارتباط الفقری مما قد نطق به الشیخ العارف العربی فی الفص الآدمی مــنن فصوص الحکم حیث قال: لاشك ان المحدّث قد ثبت حدوثه و افتقــاره

الى محدِث احدثه لامكانه بنفسه فوجود من غيره فهو مرتبط به ارتباط افتقار و لابدان يكون المستند اليه واجب الوجود لذاته غنيا فسسى وجوده بنفسه غير مفتقر و هو الذى اعطى الوجود بذاته لهذا الحادث فانتسب اليه (ص ٨٣، ط١، من شرح القيصرى عليه)

ثم تبعه صاحب الاسفار في التعبير عنه بالفقر النوري و الاضافة و الاشافة و نحو هما و القيد بالاشراقية لاخراج الاضافة المقولية و الاضافة الاشراقية الاشراقية الاشراقية ناظرة إلى النسبة الحقيقية اي الملك الحقيقية الكريم:

ولله ما في السموات و ما في الارض (آل عمران، ١٩٢)، بخلاف الملك الاضا في الاعتباري نحو قولك الدار لزيد · الاتدبرت معنى قاله تعالى : فاطر السموات و الارض و نحوها من الآيات الاخرى التي فيها كلمة فطرو مشتقاتها والاترى انه سبحانه قال : وكان الله بكل شيء محيطا (نساء ١٢٧) ولم يقل : وكان الله على كل شيء محيطا وكذلك الآيات الاخرى التي كانت صلة الاحاطة فيها كلمة الباء لا على فافهم .

خاتمة في نقل طائفة من كلام اهل التوحيد في الجعل لعلّبه يفيد زيادة استبصار في موضوع الرسالة :

1\_قال في نقد النصوص: وهيهنا بحث حاصله: ان الماهيـــة الممكنة كما انها محتاجة الى الغاعل في وجود ها الخارجي، كذلــــك محتاجة اليه في وجود ها الغاعل مختارااو موجبا في وجود ها العلمي سوا كان ذلك الفاعل مختارااو موجبا فالمجعولية بمعنى الاحتياج الى الفاعل من لوازم الماهية الممكنة مطلقا فانها اينما وجد تكانت متصفة بهذا الاحتياج ، و ان فسر المجعولية

بانها الاحتياج الى الفاعل في الوجود الخارجي كان الكلام صحيحــا و التقييد تكلّفا ·

۲ ــقال القيصرى في الفصل الثالث من مقدمات شرحه عليسي فصوص الحكم: الاعيان من حيث انها صور علمية لا توصف بانها مجعولة لا نهاحينئذ معدومة في الخارج و المجعول لا يكون الا موجودا كمسا لا يوصف الصور العلمية و الخيالية التي في اذ هاننا بانها مجعولة مسالم توجد في الخارج ، و لوكانت كذلك لكانت الممتنعات ايضا مجعولــة لا نها صور علمية فالجعل انها يتعلق بها بالنسبة الى الخارج و ليسس جعلها الا ايجادها في الخارج لا انّ الماهية جعلت ماهية فيسه ، و بهذا المعنى تعلق الجعل بها في العلم اولى ، و حينئذ يرجع و بهذا المعنى تعلق الجعل بها في العلم اولى ، و حينئذ يرجع في النزاع لفظيا اذلا يمكن ان يقال أن الماهيات ليست بافاضة مفيسف في العلم و اختراعه و الا يلزم ان لا تكون حادثة بالحدوث الذاتي .

لكنّها ليست مخترعة كاختراع الصور الذهنية التى لنا ادا اردنا اظهار شي لم يكن ليلزم تأخر الاعيان العلمية عن الحق في الوجود تأخرا زمانيا بل علمه تعالى ذاته بذاته يستلزم الاعيان من غير تأخرها عنه تعالى في الوجود فبعين العلم الذاتي يعلم تلك الاعيان لابعلم آخركما توهم من جعل علمه بالعالم عين العقل الاول فافهم

۳ ــ قال كمال الدين محمد اللارى فى شرح الزوراء:
مايفهم من كلام العرفاء و الصوفية ان الجعل عندهم قسمان :
الاول الجعل المتعلق بالاعيان الثابتة و الماهيات بذواتها و
استعداد تها مجعولة بهذا الجعل عندهم ، يعنى به تعلق الجعل بها فى العلم ، و به ايضا تتلبس الماهيات بالثبوت و الظهور العلمى

و الفيض الاقدس في عرفهم عبارة عن هذا الجعل و المتعلسية بالماهيات باعتبار الثبوت العيني و المجعول بهذا الجعل عند هسم اليس الله الوجود العيني و ما يتبعه لأن ذوات الماهيسسات و استعداداتها كانت مجعولة بالجعل الاول و هذا الجعل هو المسمى بالفيض المقدس .

و لو وقع في كلامهم ان الماهياتغير مجعولة ارادوا به الجعل الثاني اعنى الفيض المقدس لامطلق الجعل اذقد صرّحوا بمجعولية الماهيات بذواتها بالجعل الاول وحينئذ لاتخالف في كلاميهما ٠

۴ ـ قال صدر المتالهين في اللهيات الاسفار: الاعيان الثابتة ما شمت رائحة الوجود ابدا، و معنى قولهم هذا انها ليست موجودة من حيث انفسها، ولا الوجود صفة عارضة لها او قائمة بها، ولا هي عارضة له ولا قائمة به، ولا ايضا مجعولة للوجود معلولة له بل هــــى عارضة له ولا قائمة به، ولا ايضا مجعولة للوجود معلولة له بل هــــى ثابتة في الازل بالله جعل الواقع للوجود الاحدى كما ان الماهيــة ثابتة في الممكن بالجعل المتعلق بوجود ه لا بماهيته لانها غير مجعولة بالذات .

فقال عليه السلام : لا يقال له اين لا نه اين الا ينية ، ولا يقال له كيف لا نه كيف الكيفية ، ولا يقال له ما هو لا نه خلق الماهية ، الحديث (باب نفى الجسم و الصورة و التشبيه من ثانى البحار نقلا عن روضــة الواعظين ، ص ٩٣ ، ح ٢ ، ط١)٠

و في المجلد الاول من البحار نقلا عن علل الشرائع في سؤالات الشامي عن امير المؤمنين عليه السلام عن اول ما خلق الله تبسارك و و تعالى ؟ فقال عليه السلام : النور ·

ففى الاول ، قال عليه السلام : انه سبحانه خلق الماهية ،و في الثانى قال : اول ما خلق الله النور ·

و في حرز مولانا الامام الجواد عليه السلام : و ملاكل شي نورك . ( ص ٣٤ مهج الدعوات ، ط١) فافهم .

و ان شئت مزید ایضاح فی ذلك فعلیك برسالتنا فی لقا الله الله تعالى .

و قد حان ان نختم الرسالة هاهنا حامدين لله رب العالمين و مصلين على عباده الصالحين سيما خاتم النبيين و آله الطاهرين ·

مرزقية تناجية رصي سندى

العول الضابطا مي

الرانجيزين سي

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد و الثناء لمن هو الكلّ في وحدته . و الصلوة و السلام على خير خليقته و آله و عترته ، و من استقام على سيرته و طريقته .

و بعد فهذه و جيزة عملها العبد الحسن بن عبدالله الطبرى الآملي (المدعو بحسن زاده آملي) في الوجودين الرابط و الرابطي، لعلمها تفيد اهل التنقيب في المسائل الحكمية ، و تجدى ابناء التحقيق عن القضايا العلمية .

و سمّیتها بالعمل الضابط فی الرّابطی و الرّابط، منضّدة فـــی اربعة عشر فصلا و خاتمة ٠

#### فصل ۱

الوجود الرابط يطلق في الحكمة المتعالية على ما سواه سبحانه بمعنى أن المعلول مطلقا بالنسبة الى علّته المفيضة رابط بل ربط محض لا استقلال له ، فوجود المعلول من حيث هو و جوده بعينه للعلّة الغاطلية التامّة أى المعلولات هي انحاء الوجود ات بالجعل الابد اعى البسيطى، فيقال للوجود ات المعلولة روابط محضة لا استقلال لها ، و اضافتها الى علّتها المفيضة اضافة اشراقية قائمة بطرف واحد عينى هو وجود علّتها جلّ شأنها .

و في قبال هذا الوجود الرابط ، الوجود الرابطي بالمعنى الذي ذهب اليه القوم في الفلسفة الرائجة من أن وجود المعلى ول بالنسبة الى علّته وجود رابطي يعتى أن للمعلول وجود المستقلا على العلّة الا أنه منسوب اليها و لا يصح سلب هذا الانتساب عنه اى لا يصح انسلاخ المعلول عن هذا الإنتساب الى العلّة .

و يمكن ان يكون كلام المحقق اللاهجى فى بعض تاليفاتـــه أن وجود العرض مفاد كان الناقصة ، ناظرا الى هذا الوجه من الوجــود الرابطى فتدبر.

و الوجود الرابطى بهذا المعنى يأباه فطرة التوحيد فان الكسل روابط صرفة لانفسية لها بالنسبة الى الوجود الصمدى، اللا أن يكسون مراد القوم من الانتساب الاضافة الاشراقية بقريغة كلماتهم الاخرى فسي الجعل و التوحيد على ما استوفينا البحث عن ذلك بالتحقيق و التنقيب

في رسالتنا المعمولة في الجعل •

و بالجملة أن هذين الوجودين الرابط و الرابطي هما الموجودات المعلولة مطلقا المعبّرة بما سواه سبحانه ·

و اطلاق الروابط، أو الروابط المحضة عليها في الحكمـــــة المتعالية سائرة دائرة جدّا ، وقد يعبّر عنها بالوجود المرتبط ايضا فالرابط و الرابطي بهذا المعنى يعمّان اعيان جميع ماســواه سبحانه ولا يختصّان بالقضايا ف

#### فصل ٢

و يطلق الوجود الرابط في قبال الرابطى بمعنى آخر يختصان بالقضايا و المركبات التقييدية ، و يحتاج الى بيان تفصيلى و هو ما يلى الوجود تارة يقسم بالوجود المحمولى ، وغير المحمول ، و المحمول ، و المحمول المحمول على قسمين اما أن يكون ناعتا اوغير ناعت و الناعتى هالوجود الرابطى ، وغير المحمول ايضا رابطى فى صناعتهم بالاشتراك اللفظى .

وكان الحكماء قبل صاحب الأسفار و استاذه الميرد اماد يطلقون الوجود الرابطى بالاشتراك اللفظى على كلاالقسمين من الوجود المحمولي الناعتى و مقابل المحمولي، و التمييز بينهما كان بحسب مسلوارد استعمالهما .

و صاحب الاسفار تبعا لاستاذه في الافق المبين قال في آخــــر الفصل التاسع من المنهج الاول من المرحلة الاولى منه: ((وكثيرا ما يقع الغلط من اشتراك اللفظ فلو اصطلح على الوجود الرابطى للوجود المحمولى الناعتى ، وعلى الوجود الرابط لمقابله المستعمل في مباحث المواد الثلاث و بازائهما الوجلود المحمولي في قبال الوجود الرابط ، و الوجود في نفسه في قبل الوجود الرابط ، و الوجود أن نفسه في قبل الوجود الرابط ) (ج ا،طا،ص١٨)٠

ثم استقر الاصطلاح بعده على ما اشار علميه ، فنقول :

الوجود المحمولي \_ و نسميه الوجود المستقل ، و الوج \_ \_ و النفسي أي وجود الشيء في نفسه \_ له معنى مستقل اسمى يحمل على موضوعات القضايا كقولك : المادة موجودة ، و الصورة موجودة ، والجسم موجود ، و البياض موجود ، و الأنسان موجود ، و العلم موجود، و الصور الضور الخيالية موجودة ، و العقل موجود ، و التحانه موجود ؛

فالوجود المحمولي تارة يتعلق بماهية ، و تارة لايتعلق بها كالا مثلة المذكورة ، فان الله تعالى شأنه فرد ، و ماسواه زوج تركيبيي ، فمعنى عدم تعلق الوجود المحمولي به سبحانه أنه وجود بحت

فالوجود المحمولي وجود مطلق، واطلاقه في قبال الوجود المقيد
 الآتي بيانه في الوجود الرابط.

فمفاد الوجود المحمولى مفاد كان التامة المتحقق فى المهليسات البسيطة ، أى ثبوت الشى فقط كحمل الوجود على الماهية فان الوجود نفس ثبوت الماهية لاثبوت شى للماهية حتى يكون فرع ثبوت الماهية ، فالقاعدة الفرعية غير جارية فى وجود الماهية رأسا ، فلا حاجة السلى تخصيصها ، او تبديل الفرعية بالاستلزام ، او التفوّه بتقرر الماهيسسة اصالة و اعتبارية الوجود .

و يعبّرعن الوجود المحمولي في الفارسية بهست ، نحو الانسان موجود ، فيقال بالفارسيه :انسان هست ٠

ولذلك يقال في المنطق: أن القضية التي محمولها الوجـــود المطلق ثنائية

ثم بما تقدم في معنى الوجود الرابط من ان له معنى حرفيا، يعلم ان المعنى الحرفي لا يخبر عنه ، اذلو اخبر عن هذا الوجود لــــــرم الانقلاب،

فاذا نظر نالی الوجود الرابط بالاستقلال و اخبرنا عنه بقولنا مثلا: الوجود الرابط موجود بالغیر، خرج عن کونه وجود ا رابطا ، بل کان له حینئذ ، معنی اسمی فبتصری

مرز تحية تركيبية راسي

فصل ۳

اعلم ان الوجود في نفسه أي المحمولي له اعتباران : احدهما أن لا يكون نعتا للآخر رأسا أن لا يصح ان يكون نعتا للآخر رأسا كالجواهر الغير الحالة مثلا ، أولا \_ و ثاني الاعتبارين أن يكون كذلك

#### فنقول :

ان هذا الوجود المحمولي الناعتي \_ اى الاعتبار الثاني \_ هـ و احد معنيي الوجود الرابطي في القضايا الذي كان السائر في السنة القدماء من الحكماء، وقد استقر اصطلاح المتأخرين منهم بعد صاحب الاسفار واستاذه على تسميته بهذا الاسم ايضا .

اى اذا قال المتأخرون الوجود الرابطى يعنون به الوجــــود

#### المحمولي الناعتي ٠

وليس معناه الاتحقق الشيّ في نفسه أي انه من الوجود النفسي فليس معناه يباين تحقّق الشيّ في نفسه بالذات ، ولكن على أن يكون في شيّ آخر كليورة للمادة في شيّ آخر كالصورة للمادة وكوجود المعلول للعلة مثل منشئات النفس لها ، أو عند شيّ آخرو كالصورة البغس

فالأعراض كلّم اوكذلك الجواهر الحالة لهما وجود محمول اعتى ، كماأن لكلّمنهما مفهوما مستقلّا اسميّا بالتعقّل وهو وجود الشيء في نفسه سواء كان ناعتا أم لا ، فانّما لحقت الاضافة الى الغير ذلك الوجود المحمولي الناعتي بحسب الواقع خارجا عين ماهية موضوع في الناعت في نفسه بالوجود الرابطي ليس طباعه أن يباين تحقق الشيّ في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباري وجود الشيء في نفسه لكنّه من حيث اخذ ر ابطيا فهو المحمول في الهل المركب فافهم و

## فصل کا

و اما الوجود الرابطى الذى هو مقابل المحمولي فهو المستعمل في المواد الثلاث \_ أى الوجوب و الامكان و الامتناع \_ و يسمّى ف \_ \_ و المطلاح المتأخرين بالوجود الرابط كما أن الأول يسمى بالرابط صونا من الوقوع في الغلط بالاشتراك اللفظى كما تقدم في الفص \_ ل الثانى الكلام فيه ·

و هو \_ أي هذا الوجود الرابط \_ ما يقع رابطا في القضايـــــا

الحملية الايجابية التي مفادها كان الناقصة فقط على التفصيل الـــذى ستسمعه ، و في المركبات التقييدية الايجابية فقط ، لان السلبية سواء كانت في القضايا أو في المركبات سلب الربط .

فالموجود الرابط من حيث انه في مقابل المحمولي فلانفسية لـــــ اصلا أي ليس له وجود في نفسه •

و من حيث انه يقع رابطا في الحمليات الايجابية التي مفادها كان الناقصة فهو وراء النسبة الحكمية الاتحادية التي هي تكون فلسي جميع القضايا موجبة كانت او سالبة ، بسيطة كانت أم مركبه و

و بعبارة اخرى: الفرق بين النسبة الحكمية و الوجود الرابط، هو أن الأول يوجد في جملة العقود سوا كانت بسيطة أو مركبة ، موجبة أو سالبة ، و أنّ الثاني لا يوجد الا في الحمليات الا يجابية أى فلسي الموجبات المركبة و في المركبات التقييدية الا يجابية ، و أنّ النسبسة الحكمية ربما توجد بدون الوجود الرابط كالتشكيك في النسبة فلسسان التشكيك في النسبة لا يعكن الله بعد تصوّرها ، و أما الوجود الرابط فلا يكون الا بعد الحكم .

و ربما يصح أن يوجد نسبة غير رابطية كملاحظة معنى الحـــروف بدون ضم ضميمة ٠

اعلم ان اختصاص الوجود الرابط في الموجبات من الهلي المركبة وكونه مغائرا للنسبة الحكمية الاتحادية التي بين الموضوع و المحمول مختار صاحب الاسفار في الفصل التاسع من المنهج الاول منه و القول الآخر أن الوجود الرابط هو تلك النسبة الاتحادية التي بين الموضوع و المحمول .

#### فعمل ٥

بما قدّمنا دریت أن الوجود الرابط له معنی حرفی متحقق فسسی غیره أی فی قضایا ایجابیة محمولها الوجود المقیدکالانسان کاتب و زید ضاحك و عمر وقائم و نحوها ، و فی مرکبات تقییدیة ایجابیة مأخوذ آ مسن تلك القضایا ، نحو کتابة الانسان ، ضحك زید ، و قیام عمر و فانانجست بین اطراقها أمرا نسمیه رابطا ، لانجد ه فی الموضوع وحد ه ، ولا فسی المحمول وحده ، ولا بین كل واحد منهما و غیره اعنی بین الموضوع و بین الموضوع و بین الموضوع و بین المحمول و غیر الموضوع .

فلا محالة أن هناك موجودا ورائ الموضوع و المحمول و ليــــس موجود افى نفسه مستقلاً منفصلاً عن الطرفين، بل هو قائم بهما و ليـس بخارج عنهما بل متحقق فيهما و رابط بينهما وغير متميز الذات عنهما و مفاد تلك القضايا الحاملة للوجود الرابط ثبوت شي لشي .

فالمطلق فى القضية الأولى أعنى فى القضية التى محمولها الوجود المطلق على ما تقدم فى القصل الثانى ، هو مقابل المقيد فى القضيسة الثانية اى الموجبات من الهليات المركبة و ذلك لأن فى الأولى وجسود الشى أى وجود الموضوع فقط ، و فى الثانية وجود الكتابة للموضوع فقط ، و فى الثانية وجود الكتابة للموضوع فالوجود فى الثانية مقيد بالكتابة و يعبر عنه فى الفارسية باست و فى الوجود فى الثانية مقيد بالكتابة و يعبر عنه فى الفارسية باست و فى الوجود فى الثانية مقيد بالكتابة و يعبر عنه فى الفارسية باست و فى الوجود فى الثانية مقيد بالكتابة و يعبر عنه فى الفارسية باست و فى الوجود فى الثانية مقيد بالكتابة و يعبر عنه فى الفارسية باست و فى الوبود فى الثانية مقيد بالكتابة و يعبر عنه فى الفارسية باست و فى الوبود فى الفارسية بالوبود فى الوبود فى الوبود

فالوجود في التانية معيد بالكتابة و يعبر عنه في الفارسية باس نحو الانسان كاتب فيقال في الفارسية : انسان كاتب است. فالمحمول في هذه القضية هو الكتابة المأخوذة بشرط لا .

و الوجود بهذا المعنى الرابط مفهوم تعلّقي لا يمكن تعقّلها على

الاستقلال فهو من المعانى الحرفية ، و مفاده مفادكان الناقصـــــة المتحقق في المهليات المركبة فان قولنا الجسم ابيض مثلا في قوة قولنا : الجسم كان ابيض ·

ولذا يعد الأفعال الناقصة في العلوم العقلية من الحسروف في فيقال كان حرف وجودى على التفصيل الذي حرّرناه في تعليقا تناعلي اللآلي المنتظمة للحكيم السبزوارى عالقضية الأولى ثنائية فيها موضوع و محمول ، و الثانية ثلاثية فيها ورا الموضوع و المحمول وجود رابط قال الحكيم السبزواري في اللآلي :

كذا الثنائي و الثلاثيي مطلبا هيل بسيط و هل قد ركبا

ثم قال في بيان الشعر: يعنى قضية محمولها الوجود المطلق كالانسان موجود ثنائية لأن مفاد هـ منائية بيرت الشيئ لاوجود رابسط فيها كما قررنا في محلم، وقضية محمولها الوجود المقيد كالانسان كاتب ثلاثية لأن مفادها ثبوت شيء لشيء و فيها وراء الموضوع و المحمول وجود رابط،

وفیها قد یذکر الرابطة ، وقد تحذف فمع أنّها ثلاثیة تكـــون ثنائیة و ثلاثیة بمعنی آخر ، و أما البسیطة فلم یکن لها رابطة رأسا ، انتهی ٠

اقول: بقى الكلام فى تشكّل القضية الثنائية على هذا البيان الذى افاده فى اللّلى و شرحه ، فانه اذا لم يكن اسناد بين العوضوع و المحمول فكيف يتحقق القضية ؟ ولا يخفى عليك أن قولنا زيد موجسود قضية يصح السكوت عليها فالنسبه بينهما تامّة يصح السكوت عليها ، وحصول النسبة التامة يستلزم الوجود الرابط فتدبر، و سيأتى زيادة

بيان في الفصل الثالث عشر

## فصل ٦

قابل للحمل على الموضوعات ، فحيث أن الوجود الرابط مقابل له فــــلا " يكون له نفسية \_ أي ليس وجودا في نفسه \_ فلا يقع محمولا من حيـث هو رابط بين الموضوع و المحمول ، فانك لا تحمل في الانسان كا تـــب مثلا الوجود المطلق على الانسان ، بل تحمل الوجود المقيدأي وجود الكتابة المعبّر عنه بالكاتب عليه ، فالرابط أي كلمة است في الفارسيــة ان بدل بكلمة هست فيقال: انسان كاتب هست ، فهو ايضا بمنزلة أن يقال: انسان كاتب است قلا تغفل بمجرّد تبديل لفظ بلفظ آخر٠ و العمدة أن تنظر الى حمل الوجود المطلق، و الوجود المقيد -وكذلك قد علمت في بيان الوجود المحمولي أنه تارة يتعلـــــق بماهیة ، و تارة لایتعلّق بها بمعنی انه حینئذ وجود صرف ، فحیـــث ان الوجود الرابط مقابل للمحمولي ليس له وجود في نفسه ، فليـــس بذي ماهية حتى يتعلق بها و يطرد العدم عنها ، لأن الماهية مسن حيث انها مقولة في جواب ما هو مستقلة بالمفهومية ، وقد علم الله أن الوجود الرابط غير مستقل بالمفهومية فلا يتعلق بالماهية • فتبصر •

قد دريت في بيان الوجود المحمولي \_ في الفصل الثاني \_ أنه

\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*

## فصل ٧

فی بیان الوجود فی نفسه و سائر النفسیّات: ان الواجب تعالی شأنه وجود بنفسه ، فهو وجود فی نفسه و لنفسه بطریق أولی ، و اسا ما سواه سبحانه فكل واحد منها وجوده بغیره أی بالواجب بذاته ، شم منها ما یكون لها وجود فی نفسه ، أو لایكون لها وجود فی نفسه ، و الثانی هو الوجود الرابط .

واذا صار الجواهر ناعتا ظه وجود في نفسه لغيره كالعرض مسن هذه الحيثية اعنى بها كونه لغيره ، ومع ذلك صادق عليه تعريف الجوهر بأنه الموجود لا في موضوع ، ولا يصدق عليه تعريف العسرض بأنه الموجود في موضوع ، وذلك لأن الموضوع اخص من المحل ولهذا جاز أن يكون بعض الجواهر حالا في غيره ولا يكون ذلك الغيسسر مؤضوعا له .

و اما الوجود الرابط فالنفسيات الثلاثة كلّها مسلوبة عنه ، و محكوم بكونه وجود ا بالغير لأنه في عدادما سواه سبحانه ، لكنّه اضعف مراتب

الوجود ٠ فالوجود الرابط قسيم للنفسي ، و اما الرابطي فقسم منه٠

## فصل ۸

اختلفوا في ان الوجود الرابط ، هل هوغير الوجود المحمولين بالنوع أم لا ؟ و بعبارة أخرى : هل الوجود الرابط من سنح الوجسود المحمولي أم لا ؟ ٠

و انت بما اشرنا اليه في الفصل السابع من أن الوجود مشترك معنوى ، و الوجود الرابط من اضعف مراتب الوجود ، تدرى أن الحق كون الوجود الرابط من سنخ الوجود المحمولي فلا يكون اطلاق الوجود عليهما في مجرد اللفظ ، أي لا يكون الاتفاق بين الوجود الرابطور المحمولي في مجرد الاشتراك اللفظي بل كلاهما من مراتب الوجود .

ولكن صاحب الاسفار في الفصل التاسع من النهج الأول منه بعد الحكم بتخالفهما سنخا أولاً اضرب عنه بقوله :على أن الحق أن الاتفاق بينهما في مجرد اللفظ (ج ١ ، ط ١ ، ص ١٧) .

و هذا منه \_قدس سرّه الشريف \_عجيب ، كيف لا و هو البطل الفحل الذى احكم بنيان التوحيد الاسلامى بالموازين القاطع والروايات البرهانية و العرفانية التى هى تفاسير انفسية للآيات القرآنية والروايات الايقانية و بيّن اتمّ تبيين بان الوجود واحد أحد صمدى و هو الأول و الآخر و الظاهر و الباطن حتى أن وجود الانتزاعيات و الاضاف \_\_\_ات و اعدام الملكّات و النسب و ماهى مضاهية لها من سنح الوجود .

على أن الفصل الثاني من المنهج الأول من الاسفار في \_\_\_\_ أير

مفهوم الوجود مشترك محمول على ما تحته حمل التشكيك لاحمل التواطؤ • ولذا أفاد في بيان مراده استاذنا علم العلم وآية التقوي جامع المعقول و المنقول آية الله الحاج الشيخ محمد تقى الآملي رضوان الله تعالى عليه ، بقوله الشريف في درر الفوائد : لعلَّ المراد به انه لمَّا كان بين الوجود الرابط و الوجود المحمولي غاية التباعد كادأن يكونا كالمشترك اللفظى لاأنها كذلك حقيقة ، ( درر الفوائد في غرر الفرائسيد ص ۱۱۵ عط ۱)٠٠

## فصل ۹

قد عرفت في الفصول السالفة سيمًا السابع منها أن الوجـــود الرابطي ليس قسيما للنفسي بل هو قسم منه ي فما قال الحكيـــــم السبزواري في غرر الفرائد:

ِثمة نفسي فهــــاك و اضبـط ان الوجود رابـط و رابطـــی

حيث جعل الرابطي قسيما للنفسي ، ليس بصحيح ٠

نعم انه في الشرح في بيان الأقسام أحسن و اجاد ، ولكسسن غرضنا عدم تمامية الشعر في افادة المزاد لا الشرح ٠ وكان الصـــواب أن يقول مثلا:

مقابل النفسى خذه ضابط\_\_\_\_ا ان الوجود قد يكون رابطا أما بيانه فهاك و اضبط و ما هو النفسي منه الرابطيي

لأنه في نفسه الخ٠

ا و يقول

هذا من النفسي دون الرابط

ان الوجود رابط و رابطسی

اويقول :

و الثاني النفسي دون الرابط

ان الوجود رابط و رابط..... اوعلی وجوه أخری٠

وان قيل: ان قوله: ((ثمة نفسى)) ناظر الى (وجود في نفسه) في قبال الوجود الرابطي على ما اصطلح عليه صاحب الاسفار تبعسك لاستاذه كما تقدم في الفصل الثاني ، كان غير تمام ايضا كما لا يخفسي فتدبر٠

# فصل ۱٫۰

تقدّم في الفصل النحابس أن الوجود الرابط يتحقق في الموجبات من الهليّات المركبة ، و في المركبات التقييدية الايجابّية فاعلم أن ظرف الوجود الرابط تابع لقضيته فأن كانت خارجيّة فوعاء تحقّقه الخارج، و أن كانت ذهبية فوعائه الذهن ·

وعلى وزانه الكلام في المركّبات التقييدية الايجابية

#### فصل ۱۱

عليك أن تميّز بين العروض و الاتصاف في القضايا ، أي عـــروض المحمول للموضوع و اتصاف الموضوع به فانه قد يكون المحمول له وجــود محمولي ناعتي كقولك الجسم ابيض ، أو البياض موجود في الجسم فــان البياض متحقق في نفسه محمول للهل البسيط و ان كان في الجسم ، بخلاف الاربعة زوج فان الزوجية منتزعة من حاق ذات الموضوع ، و كذلك سائر الاضافات المحضة و النسب الصرفة فانها لا يمكن أن ووخذ مستقلا و أن يكون لها معنى اسمى ، فهل كان ثبوت الزوجية للاربعة مشللا رابطيا أم رابطا؟ ففي آخر الفصل الأول من المنهج الثاني من الأسفار أن ثبوتها لها رابطي (ص٢٠ مطاءج ١) فتدبر و

## فصل ۱۲

قد دريت ان الوجود الرابط متحقق في الموجبات من الهليات المركبة ، و في المركبات التقييدية الايجابية ، و تقدّم في الفصل الخامس ان الوجود الرابط غير متميز الذات عن الطرفين بل متحقف فيهما و رابط بينهما ، فادر ايضا أن الوجود الرابط له وحدة شخصية تقتضى نحوا من الاتحاد بين الطرفين سوا ً كان بينهما حمل كالموجبات من الهليات المركبة ، اولم يكن كالمركبات التقييدية .

### فصل ۱۳

لمّا كان الوجود الرابط متحققا في الموجبات من الهليات المركبة التي مفادها مفادكان الناقصة ، فالقضايا التي مفادها كان الناسّة اى قضايا الهليات البسيطة مطلقا كقولنا : الانسان موجود ، وكذا القضايا التي مشتملة على الحمل الأولى كقولنا : الانسان انسان ، عارية عن الوجود الرابط اذ لامعنى لتحقق النسبة الرابطة بين الشيء و نفسه فعليك في مطلب هذا الفصل و مطالب سائر الفصول في هذه

الرسالة باعمال النظر التام فى الغرق بين المباحث العقلية الكاشفة عن حقائق الاشياء و بين ما يقوله النحوى مثلا في نحو قضية الانسان موجود بان الانسان مبتداء و موجود خبر له مشتق فيه ضمير رابط ، فان النحوى و اترابه يبحث عن ظواهر الألفاظ ، فالكثرة الظاهرية لا تحجبك عسسن الوحدة الواقعية ، فافهم الاسمعت قول القائل :

تو فهم آن نكنى اى اديب من دانم و تقدم الكلام فى تشكل القضية الثنائية فى الفصل الخامس فتذكّر و تدبّر ·



## فصل ۱۶

قدم مراراان الوجود الرابط متحقق في القضايا الموجبة مسسن الهليات المركبة ، ولكن القوم اختلفوافي ان الوجود الرابط هل يتحقق في جعلة المعقود اى في جميع القضايا من الايجابية و السلبيسة و الهليات المركبة الهليات المركبة و البسيطة ، ام يختص بالموجبات من الهليات المركبة ولا يتحقق في القضايا السلبية مطلقا سوا كانت السلبية من الهليات المركبة او البسيطة ، وكذلك لا يتحقق في القضايا الموجبة من الهليات المركبة او البسيطة ، وكذلك لا يتحقق في القضايا الموجبة من الهليات البسيطة ، وجهان ؟ .

و التحقيق يوجب اختيار الوجه الثانى و ذلك لان فى السوالسب مطلقا سلب الربط لا ربط السلب بمعنى ان السلب وارد على الموجبسة المتشكلة من موضوع و محمول ونسبة ثبوتية متكيفة بكيفية من المواد الثلاث

الایجاب او الامکان او الامتناع ، ثم یرد السلب علیها فیسلب النسبسة الایجابیة ای فیسلب الربط ای ربط المحمول عن الموضوع ، و ان شئت قلت یسلب الربط الذی کان بینهما عنهما ، لااته یورد علیهما ربط الناسلب الربط الذی کان بینهما عنهما ، لااته یورد علیهما ربط الناسلب الربط الربط لاانها تربط السلب و لذا قال و ان السوالب لسلب الربط ، لالربط السلب

و اما القضايا الموجبة التي من الهليّات البسيطة فبما دريت فيي الفصل الثالث عشر ·

وغرضنا الاهم في هذا الفصل ان السوالب سواء كانت نحو الانسان ليس بحجر، او نحو زيد ليس بقائم، وكذلك في المركّبات التقييديـــة السلبية ، فلا وجود رابط فيها .

و فى حكم السوالب القضايا التى احد طرفيها او كلا طرفيها عدم و معدوم او الفاظ اخرى بمعناهما كالجاهل و الفقير و الممتناسع و اشباهها ، فالحق فيها ان الوجود الرابط لا يتحقق فيها لا وجودا ولا عدما .

ففى نحو شريك البارى معدوم ، و زيد معدوم وعمر و جاهـــل لا يكون فيها العدم الرابط ايضا فان العدم لا شيئية له فلا يتحقق منه رابط قط .

على انك قد عرفت في الفصل الثاني عشر ان الوجود الرابط لـــه وحدة شخصية تقتضى نحوامن الاتحادبين الطرفين فالوجود الرابط كان قيامه بالطرفين فلو قلنا ان العدم يصيررابطا لزم قيام العدم بعدمين ان كان طرفا القضية عدمين نحو شريك البارى معدوم ، او بوجـــود وعدم نحو زيد معدوم ، و لا معنى لذلك ، و اما قول النحوى فنحو ما

تقدم ٠

ولكن صاحب الاسفار بعد البحث عن الوجود الرابط و الرابطي في الغصل المسبوق ذكره قال: وهذه الاقسام متأتية في العدم علسي وزان ما قيل في الوجود (ج ١، ط ١، ص ١٨)

مع ان العدم و السلب في الحكم سوا و هل يمكن ان يقال ان نظره الشريف بأن الوجود المحمولي في نحو زيد جاهل ، وعمرو فقير و بكر معدوم ، و شريك الباري ممتنع ، و ان كان ليس بمتحقق لكنسا نحمل هذا المعدوم مطلقا اعنى الله نحو من العدم على الموضوع كمسا نقول في الفارسية :

زيد نادان است ، عمر نادار است ، و بكر نابود است و علسى هذا القياس حتى يكون الموضوع في الذهن متصفا في الخارج بذلك العدم فالوجود الرابط متحقق بهذا الوجه ؟ ففيه ينبغى التأمل التام •

نعم قد علمت ان الوجود في الهليات البسيطة مطلق كقولنك الانسان موجود مثلا و هو تحقق الشي و يقابله عدم مثله كقول الانسان معدوم ، و انه في الهليّات المركبة مقيد كقولنا الانسان كاتب و هو تحقق الشي للشي و يقابله ايضا عدم مثله كقولك الانسان معدوم عنه الكتابة ، فالاول هو العدم المطلق كما ان مقابله كان الوجود المطلق ، و الثاني هو العدم المقيد كما ان مقابله كان كذلك .

وهذا هو المسألة الرابعة عشرة من كشف المراد حيث قال :
المسألة الرابعة عشرة في الوجود المطلق و الخاص ، الوجود قد يؤخذ على الاطلاق فيقابله عدم مثله ، وقد يؤخذ مقيدا فيقابله مثله (ص ٣٩ بتصحيح الراقم و تحشيته عليه) و أن شئت فراجع الى الشوارق (جلد ١

صفحه ۵۸ فقوله قدس سرّه : و هذه الاقسام متأتية النح ، الى هـــذا المقدار من التأتى فلا كلام فيه ، و انما الكلام في تحقق الوجود الرابط بل الرابطي فيها فتدبّر .

#### خاتمة

الفصل التاسع من المنهج الاول من المرحلة الاولى من اسفار صدر العتالهين ـ قدّس سرّه القدوسى ـ فى البحث عن الوجود الرابط و الرابطى .

و هو لاند ماجه يحتاج الى تفصيل و ايضاح ، و ما اهد يناها فى فصول هذه الرسالة و افية فى بيانه ولكن روما للتسهيل و مزيــــدا للاستبصار نشير الى تفسير مراده و تحليل عباراته با ختصار جاعلا حرف ((م)) علامة المتن ، و حرف ((ش)) علامة الشرح و لمّا كانت عبــارات الاسفار المطبوعة مغلوطة صحّحناها بعرضها على عدة نسح مخطوطــة عندنا ، و هذا الامر اوجب نقل ذلك الفصل من الاسفار بتمامه فمجموع ي المتن الصحيح و شرحنا عليه كمايلى :

م \_ فصل في اطلاق الوجود الرابطي •

ش ـ هذا الفصل في آخر المنهج الاول توطئة و تمهيد للايتان بالمنهج الثاني الذي بعده في اصول الكيفيات وعناصر العقـــود و خواص كل منها • ثم الوجود الرابطي ينحل الى الوجود الرابط ، و الوجود الرابطي كما يأتي بيانه •

م \_ الوجود الرابطي في صناعاتهم يكو على معنيين : احدهما

ما يقابل الوجود المحمولي و هو وجود الشيء في نفسه ٠

ش ــالوجود الرابطى الذى فى مقابل الوجود المحمولى هـــو الوجود المار واستـاذه الوجود الرابط فى اصطلاح المتأخرين بعد صاحب الاسفار واستـاذه المير داماد ٠

وضعير هو في قوله: ((و هو وجود الشيّ في نفسه)) راجع السي الوجود المحمولي و فالوجود المحمولي هو وجود الشيّ في نفسه و هو مفاد كان التامّة المتحقق في الهليات البسيطة كقولك: المسادة موجودة و الصورة موجودة على ما حررتاه في الفصل الثاني من الرسالة و ما سالمستعمل في مباحث المواد الثلاث و هو يقع رابطة في الحمليات الايجابية وراء النسبة الحكمية الاتحاديّة التي هي تكون في جملة العقود و

ش ــ المستعمل صفة لقوله ما يقابل ، فان كلمة ما موصولــــة · و المواد الثلاث هي الوجوب و الأمكان و الأمتناع · و الفصل الآتي فـــي البحث عن تلك المواد ، وقد دريت ان هذا الفصل تمهيدله ·

وضمير هو راجع الى المستعمل ، أو الى ما الموصولة ، ولا فرق فيهما فاتهما واحد ، و الرابطى على هذا المعنى هو الرابط فللمستعمل اصطلاح المتأخرين و هو المقابل للوجود المحمولى الذى هو وجلسود الشيء في نفسه ، فالرابط لانفسية له و يقع رابطة في الموجبات مسن المهليات المركبة فمفاده كان الناقصة ،

و هذا الرابط وراء النسبة الحكمية الاتحاديّة لان هذه النسبية واقعة في جملة العقود اي جميع القضايا موجبة كانت او سالبة ، بسيطة كانت او مركبة ، بخلاف الوجود الرابط فانه متحقق في الموجبات مستن الهليات المركبة فقط ، لأن في السوالب مطلقا سلب الربط لا ربيط السلب كما تقدّم في الفصل الرابع عشر من الرسالة ·

قال بهمنیار فی التحصیل: ان الایجاب موضوع و محمول و نسبة بینهما، و السلب موضوع و محمول و نسبة بینهما و رفعها .

و اما القضايا الموجبة من الهليات البسيطة فبما تقدم في الفصل الثالث عشر من الرسالة و اما أن الوجود الرابط وراء النسبة الحكميـــة الاتحادية فكما تقدم في الفصل الرابع من الرسالة •

قوله: ((وهو ما يقع رابطة في الحمليات الايجابية)) اي هـــــى النسبة الثبوتية الخبرية التامة ، وسيجيئ قوله بان الوجود الرابـــط متحقق في الموجبات من المركبات التقييدية الناقصة أيضا و العقــود بمعنى القضايا قال الحكيم السبرواري في اللآلي (ص٣٥):

ش \_ قوله تحققه بكسره مجرور معطوف على كونه ، أى ثم اختلفوا في تحققه الخ و يعنى انهم اختلفوا حول الوجود الرابط في امرين : احدهما هل هوغير الوجود المحمولي بالنّوع او هو من سنخ الوجود المحمولي والمحمولي ؟

و ثانى الامرين هل الوجود الرابط متحقق فى الهليات البسيطة أم لا ؟ والحق فى الامر الآول هو اول الشقين اى انه غير الوجيدود المحمولي، و فى الامر الثانى هو ثانى الشقين اى انه لا يتحقق فيسب

الهليات البسيطة نحو الانسان موجود

م ـ و الاتفاق النوعى في طبيعة الوجود مطلقا عندنا لاينا فـــى التخالف النوعى في معانيها الداتية و مفهوماتها الانتزاعية كما سيتضح لك مزيد ايضاح .

ش ـ جوابعن سؤال مقدر و هو أن يقال: اذا كان الحق في الامر الاول من الاختلاف ان الوجود الرابط غير الوجود المحمولي فهو ينافي ما تقدم في الفصل الثاني من الاسفار من أنّ الوجود حقيق فاردة ذات مراتب بالتشكيك فعلى هذا يجب ان يكون الوجود الرابسط من سنح الوجود المحمولي وكونها متفقين بالنوع في طبيعة الوجود وان كان من اضعف مراتب الوجود و

فاجاب بأنّ الاتفاق النوعي ألخ

و للمتاله الملاعلى النورى رضوان الله تعالى عليه ــ تعليقة فــى المقام فى بعض نسخنا الخطية هكذا: قوله و الاتفاق النوعى اه، اشارة الى انهما واحد بحسب السنح و الحقيقة ، و مختلف باعتباران الوجود المحمولى خارج عن المقولات راسا بالذات ، و ما يقابله هو احـــدى المقولات العشر اعنى مقولة الاضافة و هي من المعقولات الثانيـــة و المعقولات المعقولات الثانيـــة و المعقولات المعقولات الثانيــة و المعقولات المعقولات الثانيـــة و المعقولات المعقولات الثانيــة و المعقولات المعقولات الثانيـــة و المعقولات المعقولات الثانيــة و المعقولات المعقولات الثانيــة و المعقولات المعقولات الثانيــة و المعقولات الثانيـــة و المعقولات المعقولات الثانيـــة و المعقولات المعقولات الثانيــة و المعقولات و المعقولات المعقول

اقول: الاضافة و ان كانت من المعقولات الثانية و لها نحسر تحقق ذهنى ضعيف ، و لكن ظرف الوجود الرابط تابع لقضيته كمسا مرّ فى الفصل العاشر من الرسالة الناد هنية فذهنى ، و ان خارجية فخارجى فانّ الوجود الرابط وراء عروض الاضافة له و ان كان له معنسى حرفى لا نفسية له بمعنى أن ليس له وجود فى نفسه ولكنه وجود ضعيف فى وعائه كما نص صاحب الاسفار فى الفصل السادس من المنهج الآتى و يأتى نقل كلامه عن قريب ٠

فلنرجع الى شرح الفصل: واما قوله: ((كما سيتضح لك مزيسد ايضاح)) فسيأتى مطالب عند مسائل هذا الفصل فى عدة مواضع مسسن الكتاب، منها فى الفصل السادس من المنهج الآتى حيث قال:

تصالح اتفاقى ، ان ما اشتهر من الحكما المشائين اتباع المعلم الاول من الحكم بوجود هذه المعانى العامة كالوجوب و الامكلات و العلية و التقدم و نظائرها ، و انهم يخالفون الاقدمين من حكما الرواق حيث قالوا بأن نحو وجود هذه المعانى انما هو بملاحظة العقلل و اعتباره ، فمنشأ ذلك ما حققاه وفي التحقيق وعند التفتيش لا تخالف بين الرأيين و لامنا قضة بين القولين فان —

سوجود هافى الخارج عبارة عن اتصاف الموجود ات العينية بها بحسب
الاعيان وقد دريت ان الوجود الرابط فى الهلية المركبة الخارجية لاينسا
فى الامتناع الخارجى للمحمول (ج ١، ص ٣٦، ط او ص ٣٩ اسدا ١، ج ١،
ط٢) وكذلك مواضع اخرى من ذلك الفصل تعلم بالتفتيش ٠

اقول: قوله ((فان وجودها في الخارج عبارة عن الصلحاف الموجود التالعينية بحسب الاعيان)) نص صريح في تحقق الوجسود الرابط في ظرفه الخارجي فهو تابع في تحققه لوعائه ذهنا او خارجا ، لاان الوجود الرابط من حيث هو وجود رابط متحقق في وعائه الذهني فقط كما هو الظاهر من كلام المتأله النوري المنقول آنفا .

و من تلك المواضع الفصل الاول من المرحلة الثانية في تحقيـــق

الوجود بالمعنى الرابط

و منها الفصل التاسع من المرحلة الثانية ايضا في ان العـــدم ليس رابطيا

م سعلى أن الحق أن الاتفاق بينهما في مجرد اللفظ •

م - و الثاني ما هو احد اعتباري وجود الشي الذي هو مـــن المعاني الناعتية (الناعتة -خ) و ليس معناه الاتحقق الشي فــــي نفسه ولكن على أن يكون في شي آخر او له او عنده .

 ض - اى الثانى من اطلاق الوجود الرابطى فى صناعاتهم ما هو احد الخ و قوله: (( الذي هو من المعانى الناعتية )) صفة لقوله احد فان الشيء المحمولي اى وجود الشيء في نفسه له اعتباران احد هما ان لا يكون ناعتا و الثاني ان يكون كذلك .

و الرابطى بهذا المعنى الثانى هو وجود الشى فى نفسه و لكن ان يصيرناعتا بالفعل اى ان يكون فى شى آخر اوله او عنده على التفصيل الذى تقدم فى الفصل الثالث من الرسالة و قد عرفيان الوجود الجواهر و كذا وجود الاعراض وجود محمولى و الاعراض كلها ناعتية ، و اما الجواهر فما هى حالة تصير ناعتة لاكلها ثم الرابطى فى اصطلاح المتأخرين و

م ــ لابان يكون لذاته كما في الوجود القيوم بذاته فقط فــــــــي فلسفتنا ، و جملة المفارقات الابداعية في الفلسفة المشهورة ، فان وجود

المعلول من حيث هو وجود المعلول هو وجود ه بعينه للعلّة الفاعليّة التامّة عندنا وعندهم ، لكنا نقول بأن لاجهة احرى للمعلول غير كونه مرتبطا الى جاعله التام ، يكون بتلك الجهة موجودا لنفسه لالجاعله حتى يتغاير الوجودان و يختلف النسبتان ، و هم لا يفولون به ، اذ المعلول عندنا هو انحاء الوجود اتبالجعل الابداعى ، وعند هم اما نفس الماهياتكما في طريقة الرواقيين ، او اتصافها بوجود اتها كما في قاعدة المشائين ،

ش \_ قوله: ((كما في الوجود القيوم بدأته)) قيد للمنفى ·

و المرادان الوجود في نفسه يصيرنا عنابان يكون في شي آخــر اوله او عنده لا بأن يكون ذلك الشيء لذاته فانه اذا كانه لذاته فهـــو الوجود القيوم سبحانه فكان وجود ماسواه من حيث هو وجود المعلول هو وجوده بعينه للعلة الفاعلية التامة فالمحلول الاجهة اخرى له غير كونه مرتبطاً بل ربطاً محضاً الى جاعله التام فحيث لا يكون للمعلول جهـــة اخرى غير الربط لا يكون موجودا لنفسه لالجاعله حتى يتغاير الوجودان و يختلف النسبتان فبالجملة لايكون موجود في نفسه وجودا ناعتا للوجود القيوم كما يكون ناعتا لآخر مثل ان الاعراض ناعتة من حيث انها فــــى كالصورة للمادة ، وكمنشئات النفس من الصور الجزئيّة وغير ها عند ها فانّ الوجودين فيها متغائران، و اما وجود ماسواه سبحانه روابط و شئون محضة ، فيجب الفرق بين هذه الروابط و الوجودين الرابسط و الرابطي ، فلا يصح أن يكون وجود المعلول بالنسبة الى وجود علته 

المتعارف في القضايا المعنون في المباحث المنطقية •

و بعبارة اخرى ان الوجود الرابطى لا يتحقق في وجود المعلولات بالنسبة الى علته التامة المفيضة فان الوجود الرابطى له استقلل اى انه موجود في نفسه و ماسواه ربط محض لا استقلال له ، لا ان المعلول وجود رابطى مستقل عن العلة الا انه منسوب اليها لا يمكن انسلخ انتسابه اليها عنه كما ذهب اليه القوم .

ثم ان الوجود الرابط بمعينين احدهما بحث عميق حكمى مبرها في الحكمة المتعالية من ان الوجود ات المعلولة هى الرابطة بعلتها القيوم بذاته و الربط من جانب واحد و هو جانب المعلول فقط بالاضافة الاشراقية ، و اما الوجود الرابط في مقابل الوجود المحمولي الرابطي فمتحقق في القضايا فهو كسائر النسب و الاضافات المقولية يتحقسق بالطرفين فيبحث عنه في علم الميزان عثلا فتبصر المعرفين فيبحث عنه في علم المعرفين فيبحث عنه في علم الميزان عثلا فتبصر المعرفين فيبحث عنه في علم الميزان عثلا فيبحث عنه في العلم الميزان عثلا فيبحث عنه في علم الميزان عثلا فيبحث عنه في العلم الميزان عثلا فيبحث عنه في علم الميزان الميزان عثلا فيبحث عنه في علم الميزان عثلا فيبعد الميزان عثلا فيبعد الميزان الميزان عثلا فيبعد الميزان عثلا فيبعد الميزان الميزان

فيما حرّرنا دريت ان كلَّ واحد من الوجود الرابط والرابطى لـه معنيان: احدهما ان ماسواه سبحانه رابط بل ربط محض بالنسبة اليه و الرابط بهذا المعنى هو في قبال الرابطي على ممشى القوم مـــن ان المعلول له وجود رابطي مستقل منسوب اليه سبحانه ، و الرابـــط و الرابـــط و الرابطي بهذا المعنى هما المذكوران في الفصل الاول من الرسالة .

و ثانیهما ان الرابط فی قبال الوجود الرابطی ، ای الرابسط الذی مستعمل فی مباحث المواد الثلاث ، و الرابطی الذی هو الوجود المحمولی الناعتی فتبصّر ،

 تذنيب او تتمة او تبصرة او فصل او نحوها ، او يبحث عنهما بالمعنى الاول قبل البحث عنهما بالمعنى الثانى بعنوان خاص ايضاكما فعلنا فى الرسالة كذلك ، لا ان يضمن الرابط و الرابطى بالمعنى الاول فلسبى اثناء البحث عنهما بالمعنى الثانى حيث اوجب اند ماج المطالسب و اختلاطها .

فحصل البحث عن الوجود الرابط و الرابطى على اربعة اقسام:

۱ \_\_الوجود الرابط بمعنى الاضافة الاشراقية فى الحكم\_\_\_\_ة
المتعالية من ان وجود المعلول هو وجوده بعينه لعلته الفاعلية التامة •
٢ \_\_الوجود الرابطى على ما ذهب اليه اهل الفلسفة الرائج\_\_ة
من ان المعلول له وجود رابطى مستقل الا انه منسوب الى علته •
٣ \_\_الوجود الرابط المستعمل فى القضايا الموجبة من الهليات

العركبة ٠ مَرْتِمَة تَكَيْرُضِي مِنْ

۴ ــ الوجود الرابطى الذى هو وجود محمولى ناعتى و هو ايضا
 متحقق فى الهليّات المركبة

الاول في مقابل الثاني، و الثالث في مقابل الرابع ، والثالث و الرابع مقابل الرابط الرابط الرابط الرابط الرابط الرابط بالمعنى الاول ايضا ، اى ان الوجود الرابط بالمعنى الاول صادق عليهما ، فافهم المعنى المعنى

قوله: ((اذ المعلول عندنا هو انحا الوجودات بالجعبيط الابداعي ، كلام بعيد الغور جدا والجعل الابداعي اي البسيطي يعم المبدعات والمخترعات والمكونات لائن الوجود الصعدى بحكيم كل يوم هو في شان يأتي بخلق جديد و شأن جديد من الحركيسة الحبية المقتضية لتجدد الامثال والحركة في الجوهر فافهم فما سواه

شئونه الذاتية بالوجود الرابط بالاضافة الاشراقية اى القسم الاول من الاقسام الارمعة

و قوله: ((وعندهم اما نفس الماهيات الخ)) اذا كان المعسول على ظاهر ما اسند الى الرواقيين و المشائين فالمعلول هو الوجسود الرابطى بمعناه المستقل المنسوب الى علته اى القسم الثانى مسسن الاقسام الاربعة وقد علمت فى الفصل الاول من الرسالة ان الوجود الرابطى بهذا المنعى يأباه فطرة التوحيد و

م ـ فاذن هذا الوجود الرابطي ليس طباعه أن يباين تحقق الشيء في نفسه بالذات بل انه احد اعتباراته التي عليها كان ·

ليس طباعه في ذاته ان يباين تحقق الشي في نفسه بالذات بل كما قال آنفا : وليس معناه الاتحقق الشي في نفسه واتما قــال هيهنا بل انه احد اعتباراته التي عليها كان بصيغة الجمع ، وقــال ثمة : هو احد اعتباري وجود الشي بالتثنية ؟

فإما ان الجمع بمعناه المنطقى فيشمل التثنية ، و إمّا ان للشى اعتبارات فقد لاحظ تارة اثنين منها فهما كونه ناعتا وغير ناعت ، و قسد لاحظ تارة كثيرا منها و من آحاد تلك الكثرة كونه وجود افى نفسه ناعتا فقال : بل انه احد اعتبارات الشى التى كان ذلك الشي عليها ولاضير فى ذلك ولكن لا يخفى عليك ان البحث عن هذا الوجود الرابطى يقتضمى اعتبارين للشى الذى له وجود فى نفسه احد هما ان يكون غير

ناعت ، و الآخر ان یکون ناعتا فالصواب ان یعبر بصیعة التثنیة فــــی کلا الموضعین ولایحفی علیك انه كلما كان سیاق البحث علی نســـــق واحد من التعبیركان السبلتفهیم المعانی ، و اختلاف التعبیردون غرض خاص یوجبه، یوجب تشویش البال للمتعلم .

م \_ و اما الوجود الرابطي الذي هو احد الرّابطيين في الهلية المركّبة فنفس مفهومه يباين وجود الشيء في نفسه •

ش \_ يعنى بذلك الوجود الرابطى بالمعنى الاول فى الكتاب اى للوجود الرابط المستعمل فى المواد الثلاث المتقابل للوجــــود المحمولي و قد تقدم البحث التفصيلي عنه فى الفصول الرابعـــة و الخامسة و السادسة من الرسالة

م ـ و فى قولنا: البياض موجود فى الجسم اعتباران اعتبار تحقق البياض فى نفسه و ان كان فى الجسم و هو بدلك الاعتبار محمول ـ للهل البسيط، و الآخر أنه هو بعينه فى الجسم و هذا مفهوم آخر عني غير تحقق البياض فى نفسه و ان كان هو بعينه تحقق البياض فى نفسه و ان كان هو بعينه تحقق البياض فى نفسه ملحوظا بهذه الحيثية، و انها يصح ان يكون محمولا فى الهل المركبة لان مفاده ـ خ النه حقيقة ناعتية ليس وجودها فى نفسها لنفسها بل للجسم.

ثم وجود الشى الناعتى بعد ما ان يؤخذ على هذه الجهسة يلحظ على نحوين : تارة ينسب الى ذلك الشى فيكون من احواله ، وتارة الى المنعوت فيقال الجسم موجود له البياض فيكون بهذا الاعتبار من حالات المنعوت

ش ـ في كلامه هذا ناظر الى الوجود الرابطي وكأنه تمثيـــــل

لبيان امرين حول الوجود الرابطى وكان الصوابان يأتى به قبل قوله:

((واما الوجود الرابطى الذى هو احد الرابطيين ((برران الوجود الرابطيين)) والامران احدهما انا اذا قلنا: البياض موجود فى الجسم فتارة يعتبر تحقق البياض فى نفسه فللبياض وجود محمولى اى محمول للهل البسيط وان كان فى الجسم، وعلى هذا الاعتبار قولنا فى الجسم فضلة فى الكلام والخبر موجود و

و تارة يعتبر كونه حقيقة ناعتية فهو محمول في الهل المركب فعلى هذا الاعتبار اذا قلنا البياض موجود في الجسم كان مجموع المتعلق و المتعلق اى مجموع موجود في الجسم خبر للبياض، لأن مفاده اند حقيقة ناعتيه ليس وجودها في نفسها لنفسها كالاعتبار الاول بــــــل للجسم و فقوله : (( لأن مفاده الخ)) و جهه ظاهر ، اما على نسخـــــة اخرى : (( و مفاده)) فالوا و حالية

و الامر الثانى ان وجود هذا الشيئ الناعتى ، اى العرض الذى له وجود فى نفسه و كذا الجوهر الحال ، اذا كان اخذ على هــــذه الجهة اى ملخوظا بهذه الحيثية الناعتية فتاره ينسب وجود الشيئ البى ذلك الشيئ من الجوهر الحال و العرض فيكون من احوال ذلك الشيء و هو تحققه فى نفسه ، و تارة الى المنعوت فيقال مثلا الجسم موجود له البياض فيكون بهذا الاعتبار من حالات المنعوت .

و الفرق بين الامرين أن الامر الاول ناظر الى بيان كون المحمول الذى له وجود نفسى يقع ناعتا ، و فى الثانى أنّ الوجود المحمول بعد ما اخذ على هذه الجهة الناعتية يلحظ على نحوين يعنبى أن البياض مثلا أذا كان ملحوظا بهذه الحيثية الناعتية يكون غير تحقيق

البياض في نفسه و ان كان عينه فالتفاوت بينهما بالاعتبار فتدبّر٠

م \_ وعلى قياس ما تلونا عليك يقع لفظ الوجود في نفسه ايضاب بالاشتراك العرفي على معنيين: احدهما بازاء الوجود الرابط بالمعنى الاول و يعم مالذاته و هو الوجود في نفسه و لنفسه و ما لغيره كوجود الاعراض و الصور و هو الوجود في نفسه لالنفسه، و الآخر بازاء الرابطي بالمعنى الاخير و هو ما يختص بوجود الشيء لنفسه و لا يكون للنواعت و الاوصاف.

ش \_ الاشتراك العرفى هو الاشتراك المتعارف فى الكتـــــب
الادبية وغيرها يعير عنه بالاشتراك اللفظى ، و هو فى مقابل الاشتراك
المعنوى .

يعنى ان لفظ الوجود كما يؤخذ محردا من حدّ في نفسه فيكون مشتركا محمولا على ما تحته حمل التشكيك كما تقدم في الفصل الثانيي من المنهج الاوّل ، كذلك يؤخذ مع حدّ في نفسه ، فنقول : ان لفظ الوجود في نفسه يقع بالاشتراك اللفظي على معنين احدهما بازاء الوجود الرابطي بالمعنى الاول في الكتاباي الوجود الرابطي المواد الثلاث المقابل لوجود في نفسه .

فالوجود في نفسه الذي مقابل الوجود الرابط يعم مالذاته و هو الوجود في نفسه ولنفسه ، و مالغيره كوجود الاعراض و الصوراي المحواهر الحالة و هو الوجود في نفسه لا لنفسه ، و الآخر مسان المعنيين ان الوجود في نفسه يقع بازاء الرابطي بالمعنى الاخير في الكتاباي الرابطي الذي هو وجود محمولي ناعتي ، فالوجود في نفسه ولا يكون نفسه الذي بازاء هذا الرابطي يختص بوجود الشيء في نفسه ولا يكون

للنواعت والاوصاف

و جعلة الامران الوجود في نفسه بازا الوجود الرابطي هــــون الذي لا يكون ناعتا ، و اما بازا الوجود الرابط فهو اعم من ان يكـــون ناعتا اولا ٠

م - و الحاصل ان الوجود الرابطى بالمعنى الاول مفهوم تعلقى لا يمكن تعقّله على الاستقلال و هو من المعانى الحرفية ، و يستحيل ان يسلخ عنه ذلك الشأن و يؤخذ معنى اسميّا بتوجيه الالتفات اليه فيصير الوجود المحمولى ٠

ش - يريدان يبين الغرق بين الوجود الرابط والرابطى بأن الاول مفهوم مستقل تعلقى لا يمكن تعقّله على الاستقلال بخلاف الثانى فانه مفهوم مستقل بالتعقل ، فبد عبالا ول فقال و الخاصل ان الوجود الرابطى بالمعنى الاول الخ و الوجود الرابطى بالمعنى الاول فى الكتاب هو الوجسود الرابطى في ذلك حيث يقول و بالمعنى الرابط و الما الثانى فسياتى قوله فى ذلك حيث يقول و بالمعنى الثانى النع النه و المعنى النانى النه و المعنى النانى النه و المعنى النانى النه و المعنى النانى النه و المعنى النه و النه و المعنى النه و النه و المعنى النه و النه و

و اعلم ان الحاصل المذكور لم يكن حاصل الفصل بل حاصل الفرق بين الوجود بن الرابط و الرابطى المذكورين احدهما المستعمل فسمى المواد الثلاث ، و الآخر هو الوجود المحمولى الناعتى ، و قد علمت انه اتى فى اثناء البحث عنهما بالوجود بن الرابط و الرابطى الآخريسن وهما الاولان من الاقسام الاربعة احدهما الرابط بالاضافة الاشراقيسة ، و ثانيهما الرابطى الذى ذهب اليه اهل الفلسفة الرائجة .

قوله: (( و هو من المعاني الحرفية)) و قد علمت ان ما هو مسنن المعاني الحرفية فهو مفاد كان الناقصة و لذا يعد الافعال الناقصية من الحروف فيقال ان كان حرف وجود ي ، ويقال له الكلمة الوجودية ايضا ، و البحث عن الكلمات الوجوديه يطلب في الفصل الرابع من المقالة الأولى من الفن الثالث من الجملة الأولى من منطق الشفاء (ص ٢ و ٩ ٢ ج١، ط مصر) .

فاعلم ان اللفظ اما ان يدل على المعنى دلالة تامّة ، او لا يدلّ ، فان دلّ فلا يخلو اما ان يدلّ على زمان فيه معناه من الازمنة الثلاثة وهو الكلمة ، او لا يدل وهو الاسم، و ان لم يدل على المعنى دلالــة تامة فامّا ان يدل على الزمان فهو الكلمة الوجودية ، او لا يدلّ فهــو الاداة (شرح المطالع، ص ٢١، طعبد الرحيم) .

وقال الشيخ العارف محى الدين الطائى فى الفصّ الخالسدى من فصوص الحكم، و القيصرى فى الشرح: ثم ليعلم انه ما يقبض اللّه احدا الله و هو مؤمن اى مصدّ قريما جائت به الاخبار الالّهية لانسه يعاين ما اخبر به الانبياء عليهم السلام من الوعد و الوعيد و اعنى من المحتضرين الى قوله: و لذلك قال عليه السلام:

يحشرعلى ما كان عليه كما انه يقبض على ما مات عليه، والمحتضر ما يكون الا صاحب شهود فهو صاحب ايمان بما ثم، فلا يقبض الا على ما كان عليه ، لان كان حرف وجودى ، اى لفظ كان كلمة وجودية ، واطلاق الحرف عليه مجاز لا ينجر معه الزمان الا بقرائن الاحوال ، اى كان يبدل على وجود الصفة المذكورة في موصوفه ولا تدل على الزمان ، والاستدلال بالزمان يحصل من قرائن الاحوال كما تقول : كان زيد صاحب المال و الجاه ، فمن شهودك في الحال فقره تستدل على ان غناه كان فسي الزمان الماضى ، وكذلك في قولك كان فلان شاباقويا اى في الزمان الماضى ، وكذلك في قولك كان فلان شاباقويا اى في الزمان الماضى ، و اليوم شيخ ضعيف

و لعدم د لالته على الزمان يطلق على الله في قوله : و كان الله على عليها حكيما ، و على غيره من الامور الثابتة ازلا و ابدا ، كما قال في قوله : و كان ذلك في الكتاب مسطورا (ص ۴۶۶، ط ۱ ، ايران) .

وكذلك قال الشيخ في الفصّ اللقماني: فمن تمام حكمة لقمان في تعليمه ابنه ما جائبه في هذه الآية من هذين الاسمين الالهياب لطيف خبير سمى بهما الله تعالى ، فلو جعل ذلك في الكون و هسو الوجود فقال كان لكان اتم في الحكمة و ابلغ ، فحكى الله تعالى قسول لقمان على المعنى كما قال لم يزد عليه شيئا .

وقال القصيرى في الشرج: اى جاء لقمان بالاسمين في قوله:
ان الله لطيف خبير، وسمى الحق بهما، فلوجاء بالكلمة الوجودية
وقال: وكان الله لطيفا خبيرا لكان اتم في الحكمة و ابلغ في الدلالة
لدلالته على انه تعالى موصوف بهذين الوصفين في الازل وهما مسسن
مقتضيات ذاته تعالى ،الخ (ص ٣٣٣ و ٣٣٢ ،ط ١ سايران) .

قوله: ((ويستحيل ان يسلخ عنه ذلك الشأن ويؤخذ معنى اسميا)) بنصب يؤخذ ، اى ويستحيل ان يؤخذ معنى اسميا ، وذلك لانه اذا اخذ كذلك يصير الوجود المحمولي فيخبر عنه فلزم الانقلاب المعنى الحرفي الذي لا يخبر عنه بالمعنى الاسمى السمى اليخبر عنه ،

م ــنعم ربما يصح ان يؤخذ نسبيًّا غير رابطي٠

ش \_ المراد من النسبي الغير الرابطي هو المركب التقييدي اي المركبات الناقصة •

و المرادان الوجود الرابط متحقق في المركبات التقييد يــــــة

الايجابية ايضا على التفصيل الذي تقدم في الفصل الخامس مسسسن. الرسالة ٠

م \_ و بالمعنى الثانى مفهوم مستقل بالتعقل هو وجود الشئ فى نفسه ، و انما لحقته الاضافة الى الغير بحسب الواقع خارجا عن ماهية موضوعه فله صلوح ان يؤخذ بما هو هو فيكون معنى اسميا بخسسلاف الاضافات المحضة و النسب الصرفة •

ش ... الوجود الرابطى بالمعنى الثانى هو الوجود المحمول... ولكن على ان يكو ناعتا كما تقدم بحثه التفصيلى فى الفصلين الثالب. و الرابع من الرسالة • فحيث أنه وجود محمولى فله صلوح أن يوخذ بما هو هو فيكون معنى اسميا بخلاف الإضافات المحضة و النسب الصرفة و منها الوجود الرابط أى الرابطى بالمعنى الاول الذى هو مفه.....وم تعلقى فأن تلك الإضافات و النسب لا يمكن أن توخذ مستقلة و معند...ى اسميا و الالزم الانقلاب كما تقدم .

م \_و هذه الاقسام متأئية في العدم على وزان ما قبل في الوجود ش \_ يعنى كما ان الوجود كان مطلقا و مقيدا ، كذلك العدم يؤخذ في قبالهما ، فالوجود المطلق يقابله عدم مثله ، و الوجدود المقيد يقابله عدم مثله ايضا ٠

و هو قدس سرّه كانه ناظر فى كلامه هذا لى ما افاده المحقق الطوسى فى تجريد الاعتقاد حيث قال فى المسألة الرابعة عشرة مسن الفصل الأول من المقصد الاول منه فى الوجود المطلق و الخاص ما هذا لفظه ، ثم الوجود قد يؤخذ على الاطلاق فيقا بله عدم مثله ، و قسد يجتمعان لا باعتبار التقابل و يعقلان معا ، و قد يؤخذ مقيدا فيقا بله

مثله (ص ٣٩، ط ١، بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه) ٠

وقال صاحب الشوارق في بيانه \_ وهو المسألة الثانية عشرة. فيها \_ قوله : ثم الوجود قد يؤخذ على الاطلاق ، ايغير منسوب و مضاف الى ماهية مخصوصة كالكتابة او الضحك اوغير ذلك ·

بيان ذلك أن الوجود على قسمين وجود الشيُّ في نفسه ، و وجود الشيُّ لغيره ·

ففى الاول اذا قصد اثباته للشى وعلى الشى موضوعا ، وجعل المشتق من لفظ الوجود محمولا من غير تقييده او اعتبار تقييده بشيء مخصوص ، فيقال مثلا : الانسان موجود من غير ان يعتبر تقييد الوجود بشى بخصوصه حتى بكونه وجود الأنسان سوى ما يقتضيه كون الوجود نفس تحقق الشيء وكونه من اضافته الى شيء ما و هذا هو المسراد بالوجود المطلق .

و فى الثانى اذا قصد أثبات وجود ذلك الشى لغير ذلك الشئ جعل ذلك الشئ محمولا جعل ذلك الغير موضوعا ، و ذلك الشي او وجود ذلك الشي محمولا على سبيل الحمل الاشتقاقي فيقال: الانسان كاتب ، او موجود كاتبا، او موجود كاتبا، او موجود له الكتابة .

فهذا اعنى وجود هذا المحمول لذلك الموضوع هو الوجــــود المقيد • وكذا العدم على قسمين : عدم الشيء في نفسه و هو مقابـــل للوجود في نفسه ، وعدم الشيء عن غيره و هو مقابل الوجود لغيره •

فقوله : ((فيقا بله عدم مثله)) اى فى عدم اعتبار اضافته و نسبت الى الى ما هية بخصوصها فيقال : زيد معدوم ، من غير ان يقصد انسب او معدوم عنه الكتابة اولا كاتب او

غيركاتب وبالجملة العدم المقيد بشيء بخصوصه

وقد يؤخذ الوجود مقيدا باعتبار اضافته ونسبته الى ماهيــــــة معيّنة كوجود البصرلزيد و وجود الكتابــة للانسان

وقد يشتق من ذلك القيد الذي هو ماهية مخصوصة كالبصرو الكتابة اسم مثل البصير و الكاتب ، فيقال : زيد بصير، و الانسان كاتب .

اويضاف لفظة ذو الى ذلك القيد فيقال : زيد ذو بصـــــر ، و الانسان ذوكتابة ، و الجسم ذو سواير ·

وهذا هو الوجود المقيد ، فيقابله عدم مثله في اعتبار التقييد و الاضافة الى ماهية بعينها وهو العدم المقيد · وقد يوضع لذلك العدم المعدم المراسم خاص مثل العمى لعدم البصر ، و الأمية لعدم الكتابية فيقال زيد اعمى او المي ·

انتهى ما اردنا من نقل بيان صاحب الشوارق ( ص ٥٨ - ٢٠ ، ط ١ ، من الرحلي)٠

اذا عرفت معانى الوجود المطلق والمقيد ومقابليهما من العدم المطلق والمقيد فتدبّر قول صاحب الاسفار في ان هذه الاقسام متأئية في العدم على وزان ما قيل في الوجود ، هل كان مراده ان العسدم ايضارابط ورابطي ، و ان العدم الرابط في مقابل العدم المحمولي والعدم المحمولي الناعتي المحمولي هو عدم الشي في نفسه ثم يقسم الى العدم المحمولي الناعتي

وغير الناعتي و هكذا غير ها من الاقسام ؟

الطاهر من عبارته كذلك و فان كان كذلك فهل هذه الاقسام العدميّة قد اطلق عليها هذه الاصطلاحات الثبوتية بمجرّد قريئات التقابل او المشاكلة اللفظية فقط ، او انّ الوجود الرابط متحقق فسى الاعدام ، و الوجود الرابطى صادق عليها ؟

الظاهر من عبارته المذكورة و الآتية ، الشق الثاني · ولكنّك قد د ريت تحقيق الحق في ذلك في الفصل الرابع عشر من الرسالة مدن عدم تحققهما فيها ·

م ـ وكثيرا ما يقع الغلط من اشتراك اللفظ ، فلو اصطلح علـ على الوجود الرابط لاول الرابطيين ، والرابطى للأخير ، وبازائهمــا الوجود المحمولي لاول المعنيين ، والوجود في نفسه للاخير ، وكذا في باب العدم ، يقع الصيانة عن الغلط .

ش \_ اول الرابطيين هو مقابل الوجود المحمولي المستعمل في مباحث المواد الثلاث ، و الأخير منهما هو الوجود المحمولي الناعتي فالاصطلاح ان يقال للاول الرابط ، وللثاني الرابطي •

كما تقدّم في الفصل الثاني من الرسالة • ولكنّك تعلم مما قد منا من ان كل واحد من الرابط و الرابطي على قسمين فخرج الاقسام اربعة من شرح الفصل ان عدم الصيانة باق بحاله ، الا ان يقال حيث انهما متحققان في القضايا و المركبات التقييدية فالاصطلاح المذكور صائب فتد بر • والكلام في باب العدم ما تقدم •

قوله : (( و بازائهما الوجود المحمولي لأول المعنيين ، والوجود في نفسه للأخير )) •

یعنی ان الوجود المحمولی فی مقابل الوجود الرابط ، و الوجود فی نفسه فی مقابل الرابطی ، و كذا فی باب العدم علی ما عرفسست التحقیق فیه .

و قوله يقع الصيانة عن الغلط ، جواب لقوله فلو اصطلح · فأعمل رويّتك و بصيرتك فيما اهد يناها اليك في هذه الرسالة زاد الله الفيّاض الوهّاب ايّانا و اياكم بصيرة و هدى · و آخر دعويهم ان الحمد لله رب العالميسن ·



المنطق الكافي الكاف المراقبة المنظمة المراقبة المنظمة المن

### ينبوع الحيسوة

بَدَ اللهِ عِينِ الحقيق فَ نَطَقْتُ به في نَشئةٍ بعدَ نشئي المُهم اللهِ عِينِ الحقيق و ماحًا مساءً كرّةً غِيبَ كيسرَةً الملكي على خير الأنام محمّد و عترته الأطهار هم خير عترة و لستأرى غير النبيّ و آلسيم اليه تعالى شأنه من وسيلية و من ثدي أمّي ، قدّ س الله سرّها و وُدّ همو في محشري لشفيعتي و وُدّ همو في محشري لشفيعتي بيوتهمو كهفي و ها أنا كلبه من العالمية العال

و وحدة منع العالمين لَحجّــة معلى الواحد الحقّ الحقيقِ بوحدة إ

على وحدة التقدير عين الرويسية بوحد تم الشخصية المصديسية المستديسية بوحد تم الجمعية الأوليسسية بوحد تم الكونية المظهريسسية فليست سوى آياته المستنيسرة وفى المحق طمش ثم محو برتبية

على وحدة التدبيرغير الرويسة فتوحيده الحق الحقيقي ناطست الموحد تم العدسية الأزليسية بوحد تم في حضرة باطنيسية تجلّى على الآفاق و الأنفس معا و توحيد ه أفنى الذوات برأسها

اذا لم يكن غير الوجود فمّن سواه و قد ساوق الحقُّ الوجودَ تصادقاً و للنَّاس فيما يحشقون مذاهـــب

فليس سوى نور الوجود ببقعــــة و ساوى الوجودُ الواحدَ في البديئةِ وقد انصحوا عنه بعشق و نقطية خليقتهم تحكى اختلاف السليقة

#### اريكته كانت سويد اء مقلتـــــي

ويا صاح طهِّرها باجراءً دمعــــةٍ خليلُ الإله صادقُ الود خُلَّت بي و كم ضلَّ مَن ظنَّ الوصولَ بفكــــرة ولمّا تذق مِن كأسِهِ نحوَ جرعــــــةٍ ِ فَلَمِّن تَردُّ یٰ فی هوا ه بَسَقطــــــــة وقد نطق القلبُ بعجزِ و ذِلَّــــةٍ هل العقل الَّا في اعتقالِ بعُلْقـةٍ تلوح ضياءً فوق يُوحَ المضيئــــــةِ فليس وعا<sup>ء</sup>ً مثل بيتٍ و صُـــــــرّة قلا يغفل عن حضرة عند َ حضــرة لَقَلْبُ هُو أُوعَى الْقَلُوبِ النُّمنيــــــرةِ و قد طارعقلي من خبايا طَوِيّتــي. تَرى جُد تى لستَ ترى ما بِلُجّتــى د فين الَّهِي ذِمَّتِي أُو مَذَّمَّتَـــــي

و ما لجمود العين حقّ الزيارة و مَن هو اوّاهُ مُنيب فانّبـــــه و بالذّوق إن شاهدتكه كنت صادقاً و أتَّىٰ لك الاعرابُعن وصف ذا تِهِ ومن لم يذ ق ما ذاقه العاشق الوفيُّ ا ولا يوصف هذا الوصولُ بألسُر من و كلُّت و كلُّتِ عن وصف ذاك و كلُّتِ قد اضطرب العقلُ من إنباء سِـرّه و ما القلب الله بالنّجلّي تقلّبــــبُ و في القلب طورًا بعد طور بسوارِقُ و يتَّسع بالعلم مِن صنع ربِّــــم ر قد وسعالحقَّ فعاضا قَ عن سواه وقد ثار قلبي مِن خفايا سريرتي و أنَّىٰ لك الخُبْرُ بحالي و أنَّمـــا 

# و يا حبدا نارُ المحبّة احرقـــت أنانيّتي من جَذبة بعد جدبــة

وقد اضرمت نار الصّبابة في الصّبي من قد كان سِرّي سَريسرَه صبابة من قد كان سِرّي سَريسرَه وما ذقت في دهري من انواع لذّة مضى الليل في النّجوي و شكوي غريبه وفي لُجّة الليل الذكاء تسللًا تسللًا تسللًا تسللًا تم وقد نَور الرّوح أنين لياليسا مُداوي الكلوم كان ذاك الأنين لي ونعم الأنين كان في الدّهرمونسي أناس كنسناس وحوش بهائل ولو كُشِف عنك الغطاء لتبصير وافي لدهر ما ترى فيه آنسسا و أن لدهر ما ترى فيه آنسسا و يا حسرتى ليس لنا صوبَ مَخلص و يا حسرتى ليس لنا صوبَ مَخلص و يا حسرتى ليس لنا صوبَ مَخلص و يا حسرتى ليس لنا صوبَ مَخلص

تركتُ سواه لُقيةٌ من لِقائِ \_\_\_\_\_\_

رماني عن أوطاني و سُكَّانِ بلدتي و مَا اسْمُ إِلا سما قطّ بعُطلسةٍ على وفقِ الاعيان الثوابتِ تَبِّستِ تَرحَّم بي جاءً أنيسًا لغُربتسسي و في الكسر جُبرانُ وفي الجبرلذتي ففي صُقعها نارُ الهوىٰ قد أُنهرتِ

هداني الى وادى الولاية بعد ما يُضِل ويهدي من يشاء بملك و وليس بجبر أو بتفويس إن ذا ولمّار اني ليس لي مونس سواه تركت سواه في هواه بلطغ الرّدى اذا كانت النفس سِراحًامن الرّدى وحولَ العوافاة بدائعُ حكمـــــةِ

و ليس يُوازيه الوفاةُ بغَيْبِـــــةٍ

وما الفضل الّا سِيبُ بحرِ بِنَحْلَـــةٍ

على صِغَري حمدًا لَمهُ من مَنيحـــةٍ

من أدناس الأرجاس بِوَهْبِ وهمّةٍ

بذا جاءً نص من نصوصِ صحيحــةٍ

ا فَهُلَ يُدرك الْعيشَ بساحةِ روضةٍ

بِسر الحضور نورُ الانوار كامــــنُ و طوبيٰ لِمَن وافَي الحضورُ وفاتَــه

و لمَّا بدتُّ أنوارُ طوباء في حمــاه فقد طارتِ النفسُ اليه بسرِعــــة

> و ما الكسب الا قطرة بعد قطــرة فقد قادني لطف الاله الى الحِمل مطايا عطاياه نغوش تطهسسرت إذا لم يك السرَّ نقيًّا من الشقاء يُوسَّع رِزِقُ العبدِ ما كان طاهــرًا تَجنَّبُعن أرجاسِ الهواجسِ كلُّها

و ما لم يك المطلوب للطَّالِب بَدى فأين الى المطلوب كان بنُجْعَسة

> و مَن لم يكن وجه الحبيب تجاهَه و هل وجهةٌ في غير عزّ تجاهِـــــهِ وبالحبّ الاعيانُ انجلَتْ في شجونها وفي سِرِغيب الذات الاعيانُ غابستِ و لولا بُروق الحبِّ ما صاح صائــحُّ و لولا شُروق العشق مالاحَ كوكــبُ

فليس وجيهًا عند أهل المحبسية و هل عزّة في غير قرب المسودة شجون تراها غمرةً إثرَغمــــرة قد ارْتَجَفْتْ بالعشق أنحاء كَرجفةٍ ومًا الفلك تجري أوتدور كُفُلكمــــة

> و لمَّا تركتُ الخلقَ طرَّا وجد تُــــهُ بَدَى الشمسُ والخلقُ نظيرُالاً شعَّةِ

علىٰ ما بَدىٰ لي في رُقاد يُ يُقَطَّنى ﴿

لقد سِري من سنا وجهه السنسي

و إن مياه الأبحر لو تراكسست و لولا انكسار القلب ما يُعبأ بـــه لنا ما رُزقنا من قلوبٍ كسيـــرة و كيف أبوحُ ما بسري و المـــا و ما تنفع أسما الأسما وحدَهـا اذا ما أتيت راحمًا لزيارتــــى

لما هي ممّا. تُطفئ حرّ لُوعت سي و بالانكسار كان من خيرِ عِيبَ سيةٍ لكم ما رزقتم من عقارٍ وضَيع سية لسان الحروف الراقمات بلكنسية إذا لم ثكن أسرار الأسماء مُكنتسي تَشمّ نسيمَ الحبّ من روض تُربتسي

وفي الصّمتِ نطقي انّ ذامن عجائب وفي غضّ عيني رُويتي فسي رُويّتي

تسلسل ذاك الدور يومي و ليلتي جناب الالم لحظة لِفْتَ لحظ ـــة كُمَا أَنَّ الأشباح و الأرواح صَلَّـــتِ كذاك اليه نرجع كلُّ لَمحسيةٍ على هيأةٍ موزونة مستديم بدائحُ صنع الله في كلّ بِدعـــةٍ و ما المهادي الّا جِلوةُ منه جَلَّـــتِ و في قريه بُعدُّ و فِي البُعد قربتي و فِي القبضِ والبسطِ مُفادُ عقيدتي وما البسط والقبض سوى بسط قبضة ففي القَدَر الفرقان انحاء بسطيةٍ و ما بالنّجا في صورةً مّا تســـرّتِ يُجَسِّمها في الطبع طابعُ هيئة وَ مَا الجمع الَّا الحكم فيه بُرُمِّـــةٍ

وفى الذَّكراُنسىثم في الانس ذكره ولست أرَى الإنسانَ غير دعائِــــــ تصلّی له سبحانه لستَ شاعــــــرا يميت و يحيي كلّ آنِ نفوسَنَمُ السِّيطِ تحدّ دُالأمثال على حفظِ نظمِ إلله متىٰ غابحتى أطلب الهادي اليه خفاه ظهورٌ فِي الظهورِ خفائــــه و مِن دَ أَبِه أَن يظهر ثم يختفـــــي و في القبض بسطٌّ ثمفيالبسطقبضه قضاءو قرآن و قبض تراد فـــــت كَفِي الروح قبض ثم فِي القلب بسطَّهُ يُمثّلها صقعُ خيالِك بعسسد ذا و ما هو قرآن،جمعٌ و باطــــــنُ

وما هو فرقان فشرحٌ وظاهــــرُ وما هو تفصيلٌ فمرهون كتـــرةٍ وَمَن كان عن روح الكتاب بِمَعْــزلِ فَمَا انْتفع مِن شدٌ حرفٍ و مـــدّةٍ مِن كان عن روح الكتاب بمَعْــزلِ فَمَا انْتفع مِن شدٌ حرفٍ و مـــدّةٍ مَن كان عن روح الكتاب بمَعْــزلِ فَمَا انْتفع مِن شدٌ حرفٍ و مـــدّةٍ مَن كان عن روح الكتاب بمَعْــزلِ هو المُحريّـــــــة

فها الشبهة تروى عن ابن كمونة كما فُسرِّ من أهل بيت النبسسوِّة وسائر الأوصاف كذاك بجَمَّدة شئونُ و آياتُ لذاتٍ فريسدة بسَطْوَة لدَى الصّعدِ الحقِّ الوحيدِ بِسَطْوَة لما انّها تعتالهم أيّ غيلسية وما فيهما في الكون مِمَّا استقلّت عياناً رأوا قد كانوا فيه بغفلسة وهل أنت الا وحدة في الكثيرة وهل أنت الا وحدة في الكثيرة ترىٰ ذاتك مِرآتَهُ قد تَجلّست وليس كمينز الشي و الشيء فاثبت

هو الصد الحق فلا ثاني لـــه و معناه لاجوف له فهو مُصْمَـــت فما ذرّة الآحيوة تجسّمـــت فصار السّوى غير السّوى فير قو معلول و من هو علـــة وقد كانتِ الدنيا غَرورًا لأهلِم السّمواتِ و التّسرى فتوهم أنّ السّمواتِ و التّسرى اذا جاء هم كشفُ الغطاء فاتسلم متى طلعت شمسُ الحقيقة تفضح متى طلعت شمسُ الحقيقة تفضح وهل انت الآالروح والجسم و القوى فما انت الآلواحد ذو مراتـــب ولابد من فرق كشيى و فَيئِـــه

هو الصمد الحقّ كذاك كتابُــــهُ وذا الحكم فاق الشمسَ عندَ الظهرَةِ

هو الصد هل كنت مِن اهلِ دُريةٍ كذاك كتاب اللهِ مِنْ غِيرِ لَبُسُسةٍ هو نوره المُنجي من كل يَقمسةٍ أو الأمر في ذاك على نحو صَرْفَسةٍ

كذاك النبيُّ الخاتم في النبسوةِ محمد المبعوث ختم النبسسوةِ هو المعجزالباقي من دين احمد و الإعجاز بالأسلوب أو بالفصاحة

و معجزه الباقي مِن فِعْله تئسرى بلا شاخصٍ أو جدولٍ من جداول ولكن بنور الله من يتسرب رأى فقام الى الميزاب مِن أمر ربسيهِ الى الآن هذا المعجزكان باقياً فليس نبى بعده فَمَنِ ادّعسك

بيثربَ من تعيينه سمتَ قبلِ الله بلا ربع اسطرلابِ أو أيّ صنعية مع البعد بيتَ الله يا حُسنَ رؤية تعين سمتُ القبلة في مدين وجيزة وفي الخوض فيه مالنا من وجيزة هو المتنبّي بلا طَمثِ ريب المستقبة

على قدر وسعي كان قرآنه معيي فلا خوف من شر النفوس الشريس م

فليس ببيتٍ بل وِجارُ ضُبُوعــــــةٍ فطوبيٰ لذاتٍو هي ذاتُ**عُلِيَّ**ــــةِ / لَمَّا كَانَ قَرآنِ الرَّسُولِ بِقُـــَـــدُوةِ لنا في رسول الله تحثيثُ أُســـوةً عَلَيْكُ بِمَا أُهُديكَ مِن غير مُهاـــــةٍ هى الخاصة المقرونة بالشريعـــةِ هي العامّة في كلّ عصــرِ و دَوْرَةٍ محمد المحمود من ربّ العـــــزّة بمشكوة عين الرّحمة الأحمد يسـة فمُنسلح عن فطرة بشريـــــة فقد خُلّص من ظلمة مُدْلَبهم سيِّ فممّا استلذّ مِن أفانين حَظَّ سَوَّةٍ فلن يُهتد ي قطُّ بِقطعٍ و بتَّـــــةٍ

ا ذ ا كان بيثُ أَصْفَرَ من كتابـــــه ويامن أراد الاعتلاءَ الى العُلْمَيْ فلو لم يكن فينا القبولُ إلى الخُلَيُّ وحيث بَدَّافينا العروجُ الى الذّرئ تَفَقَّهُ بِمَا قَد فُصِّل فِي النبِـــَــوَّةُ و أخرىٰ لِمَن كان من اهل الولايـةِ و أما بطونًا فهو عينُ النبيسيوةِ وكلّ نبيّ كان مِن قبلُ يستضيئ فمن أعرض عن منطقي الوحي الأحمدي ومَن لم يكن مِن حظّ عرفانه احْتَظِي ومَن لم يكن من ضَو عبرها نِعا هُتد ي

### و مَن أظلم من على الله يفتــــري و مِنَّن رسولَ الله آذ ي بِفِريـــــةٍ

بأنّ رسول الله من بين امتسه ولولم يكن غير الغدير لقد كفسى فكيف نصوص الفرقتين تواتسسرت ألا وعليّ كُانَ يعرف بالوصسيّ وأنت ترئ بين سنام الصحابسة على ما هو المعمول بين الجماعة في ما تجانسَتْ في ما تجانسَتْ ومن همو أعراب من النّا سوالوصيّ لأنّ القياس صحّ في ما تجانسَتْ أذا كان جمع كلّهم أهل العصمة في وأدّ بنا القرآنُ في الأفضليّ في وأدّ بنا القرآنُ في الأفضليّ على على المام الكلّ بعد نبينساً

قد ارتحل من غير نص وصيبة لمسترشد و هو من أهل الحميبة بمثل الغدير في جدير الخليفة باخبارنا الموثوقة المستفيضية هو وحده كان بهذى الخصيصية فحاشاي عن بحث عن الأفضلينية وأي جناس بين نور و ظلمية فترتجز في الفضل عند السقيفسية لمح الحوار عند دا بالفضيلية بأنهمو من كان أولى بخليب بخليب في النس أولى بخليب في النس أولى بخليب عند السقيف عند السقيف الرسل أوفي النبيين حُجتسي على الكل في كل صفات سنيسة

من اليوم عهدُ الله يا مِن ظليميةِ نُسمِّية كونًا جامعا في الرَّقيميةِ هو الشمس في الآفاق عند البصيرةِ ولن تخلو الأرض من انوار حجّيةٍ وألسنةُ النَّقل على ذاك دَلَّكِيتِ سليلٌ رسولِ الله و ابنُ الأئميسةِ و مَن كان في الأمس على الظلمناله و لابد للاسم الآله من السددي هو القطب بالإطلاق في كل عالم وجود و لطف في نظام العوالمسم بذا حكم العقل ببرهانه السنسي ألااته ، والعصرومن صلب العسكري

مح مد المهدي بالحق قائسم بذاك اعتقادي عن صعيم معارفي عليك بدُرج الدر نَهج الولايسة بذاك اعتقادي من صفايا أدلتسي وأشهد بالله على ما عقيد تسبي بذاك اعتقادي من عطايا جنايسه على ما هدانا الله جل جلالسه

بذاك اعتقادي من علوق نفيسية معارف ما في لُجّتي و سَفينتيي ما لما فيه من أسراو المستسيسية بلا دخل تقليد و رسم و سنيسة بلا ريب وسواس بلا شوب شبهسة و خير العطايا للنّفوس السّعيدة و له الحمد ثمّ الحمد من غير فتسرة

#### تصفّحتُ أوزاقَ الصّحائف كلّمسا فلم أرفيها غيرَ ما في صحيفتي

بشيء اذا قدواجَهَنّهُ لِبُغيسَةٍ يُفيد بقاء النّفسِ للأبديسِ فأصلُ البقاء ثابت بالبديه فأصلُ البقاء ثابت بالبديه ويما ثابت ايضا بحكم الأدلسية بيانٌ لِما في النفسِ في كلّ سورة بدئ هذا الانسانُ مِن أمشاجِ نطفة و أعظم شأني في مكان بُنيتسي و أعظم شأني في مكان بُنيتسي و نفسي كتابٌ قد حوى كلّ كِلْمَةِ أمانته من حين عرضِ الوديعِ أمانته من حين عرضِ الوديعِ أمانته من حين عرضِ الوديعِ وما تعدل جنّاتُ غيري ببهجتي وما تعدل جنّاتُ غيري ببهجتي كبيرًا يُوازِي الكلّ من غيرِ قِلِّ سِةٍ وما هو الانسانُ سلالةُ طينسة وما هو الانسانُ سلالةُ طينسة

آمِن مثلِها نورٌ بسيط توحّـــــد يُحبّ البقاء كلُّ شيء بِسُوسِيبِ كذاك مقام فوق ذاك التجسسرة و ما أخبر الكشف الأتمّ المحمّـــدي على صورة الرّحمن جلّ جلالــــه و سبحان ربّى ما أعزّ عوالمـــــــي و مَا آيةٌ فِي الْكُونِ مَنِّي بِاكْبِـــــرا و لو لميك الانسان مَن كان حاملا ومحمول الانسان هوالعيرش قد بدئ ففي الدهر من مثلي وكنت مثاكسه فيًا هو الانسانُ جميعُ العوالـــم

وما هو الانسان و الاسما المسلم المسلم عجائب صنع النفس يا قوم ماهيم و للنفس انشا الذوات على الولا و تلك الذوات قد تكون بسيط كذا قد تكون ما تلينا من التسبي و يا معشرالا حباب من كان فيكم و يا أمّة الاملاك في الارض والسما و يا من احب خلقتي نعم ما أحسب ويا من اليه الكل يأوى و يلتجسي و يا من اليه الكل يأوى و يلتجسي

و يا لهف نفسي لستُّ أعلم ما أنسا و لستُ فهمتُ مصحفي من قريحتي

تحيّرت في أطوار نفسي على الولام تجلّى لها أسما يوم القيام المسلم و قد تهبيط منها الى الدّرك الأسفل و قد ملأت اقطار الآفاق كله الله ملائكة الله قوى كلّ عال ملائكة الله قوى كلّ عال و ما مَلك إلّا و فينا مثال ومعرفة الانسان نفسه أنّم الم و الانسان يزدان بأنوار علم و الانسان يزدان بأنوار علم و صالحة الأعمال بعد علوم و عناحا العروج نحو أوج المعارج

هى الدّرروهولها نحوحُقَّهِ وما يعدل صنعٌ بتلك الصنيعة و ارسالها في ما تشاء بمنسسة مفارقة نحو العقول المفيضية قد اغتمرت في مَدّة ذاتِ مُستة يعرفني نفسي فيسكن ثورتيي يعرفني نفسي فيسكن ثورتيي و هل واحد منكم يجيب بِسُوَّلتي و يا مَن يُناديه صُراخي و ضجّتي و يامن كساني خِلعة بعد خِلعة و يامن كساني خِلعة بعد خِلعة اليك التجاتُ في رخائي و شدّتي اليك التجاتُ في رخائي و شدّتي

اذا النفت و في حضيض و ذروة و قد بَهَرت من غيب ذات الهويسة اذا النفت تنحو الحظوظ الخسيسة ملائكة الله و الأقطار أطلسست قد اشتقوا من ملك كما من الوكسة حقيقة شيء تعرف في الرقيق قي الرقيق و أنى له الأعراض كانت بزينسة و أنى له المن انوار حِلْيست و العلم يا اهل نُهمية و العلم يا اهل ينهمية و العلم يا اهل نُهمية و العلم يا اهل نُهمية و العلم يا اهل ينهمية و العلم يا اهل ينهمية و العلم يا اهل ينهمية و العلم يا اهل ينهم يا العلم يا يا العلم يا العلم يا العلم يا يا العلم يا يا يا يا يا ي

و لا ينتهي قطّ كمال الولا يسسه و مِن جوهر النّفس اذا كان كاملا ترئ بشرَّا يعشي في الأسواق قد عَلَىٰ و جسمُّ يدور حولَ نفسٍ و نفسُ و للعقل اقبال الى ذروة العلى فكيف لنا يُرجَى العروجُ إلى الذُّرى فإن ملّتِ الارواحُ مِن سوء دهرها و مَن كان يرجو الاعتلاء فاتمال و من سافر صدقًا فلا يستريح مِن ن

فلا توصف النّفس بحدٍ و رَقْفَ \_ بَد يُ معجزاتُ مرّةً بعد مسترةٍ سنا سرّه آفاق ما في الخلية وقت رفعة الى العقل تنحو رفعة فوق رفعة يعاوقه الطبع بأنواع حيل يعاوقه الطبع بأنواع حيل قفي جنّة الأسفار كانت بنزه قي يهيئ اسباب الوغي مِن سَريّ قي توخّ مِن القيّوم طيّ الطّرية \_ قوت رفعة توخّ مِن القيّوم طيّ الطّرية \_ قوت رفعة قوت رفعة قوت رفعة قوت رفعة قوت المناب الوغي مِن سَريّ قي المناب الوغي مِن سَريّ قي توخّ مِن القيّوم طيّ الطّرية \_ قوت القيّوم طيّ الطّرية و قوت القيّوم القيّوم طيّ الطّرية و قوت القيّوم القي

ترى آدم البرنامج الجامع الذي حواه نعوت الحضرة الأحديسة

و في عملِ البرنامجِ مِن صَريم في عليك بادراكِ العلومِ الرفيع المستةِ فطوبي لمن نال بِتلك العطيسةِ و قيدك اياه تراه بِكِتْبَ العطيسةِ الى ربّك كدحا فَتَسعىٰ لِلْقيسةِ فقد شهدت عين البقاء بلحظة فقد شهدت عين البقاء بلحظة فيناء البقاء ليس الله بخطسة إلى الموطنِ الأصلي مِن دارِكُرسةٍ الى عقلها فاستخلصت من نقيصة وياصحبِ ما في النفس مِن حسنِ سيرة وياصحب ما في النفس مِن حسنِ سيرة وياصحب ما في النفس مِن حسنِ سيرة وياصحب الأعصارِ بين الأجلسة ويدور على الأعصارِ بين الأجلسة

خواه بعوب المنطقة في أمسسوره والياك و الفن الذي ليس تأفعتا و العرفان بالله هو العلم وحده وعلمك صيد في السيد يافتسى وعلمك صيد في السيد يافتسى ويا ايها الانسان الله كسادح إذا تتجا في النفس من عرصة الفنا أما سيرها من هذه العرصة السل اذا وصل النفس الى دار قد سها تحولت النفس من النقص قد فنست تحولت النفس من النقص قد فنست فما الوصل الا الا تحاد بغايسة و أمر فناء النفس في العقل طالما وأمر فناء النفس في العقل طالما

و هذا الفناء ليس في الكلّ واحدًا فمِن نقصِها الذّاتيّ كانت تبدّلست متى واجّه انوارُغرِ المعسسارفِ ولمّا رأيتُ العاشقُ الحقَّ قدد ريت

له درجاتُ فوق عد وحسب قي كمالاً بسر الحركة الجوهري قي عرفتُ بأتي لست من دى القبيا قي معانى الوقار و الرضا و السكين قي

## و بالعمل و العلم نحن صنيعنا فاتهما نفس الجزاء أحِبّتسسي

لِمن كان فِي الدّنيااليفَ الطّبيعةِ فَفِي الجنّةِ الصغرىٰ له حظّ نعمةٍ يُشاهد وجهَ اللَّه في كلِّ وجهــــةٍ ِ فَفِي الجنَّةِ الكبرىٰ له ايّ مُلكـــةٍ الى ذاته النورية السرمد يسسية تطوفعليه الحور طائك كعبسية عنى هذه الأيّام هل زرع زُرعسيةٍ و لست سوى افعالك الدّنيويّسية أو الاكتساب باحتيالِ و خُدعــــةٍ لها وعليها في مجازاة صفقـــةٍ بأنَّهما في حَيَّزِمًّا بِفَجِــــوةِ و الآفاق مثل الأنفس بالسّويّـــــةِ ألا ملكات عُجِّنت بالسّريـــــرة. فإمّا وجوهُ مِن وجوهِ دميمــــــةٍ لئن كانتِ الأفعالُ مِن حسن شيمةٍ -سريرته مشحونة بالرّد يلــــــة

لذاكانت الآلامُ يومَ القيامــــة و من كان مأنوسًا يحكم مثالــــــه و من فازَ بالقربِ الِّي الْحَقِّ حَقَّـــهُ تَوَغَّل فِي العقلِ و أدبرعن سواه هي جنّة الذّات الّتي قد اضافه ا و طافعلى المعشوق لم يدر غيرة ويوم الحصادِ تحصد ما زرعتك فلستَ سوى اعمالِكَ الأخرويـــــةِ والاعمال إما الكسب بالصدق والصفا لذاجا وفي فصل الخطاب المحمدي فجنّتك و النار فيك و تز*عـــــــم*ُ و عامل فعلِ كان نفسَ جزائِـــــهِ اذا فُتِحت عيناه في صُقع ذا تـــه و المّا وجوهٌ من حِسان كريمــــــة سرائرها تُبلئ له الويل لسنو رأىٰ

تجسم اعمال فهذا كحيوسية وذا سَبُعُ ينحو افتراسَ الفريسية يميل اليها الطبعُ من غير وحشية هنافي جماعاتٍ وسوقٍ وسكيسية لقد حَسِب الظمآنُ ماءً بقيعيب

تجسمُ الأعمال مِن الدّينِ الاحمدي تمثّلُ الأعمال بهاتي الوتيــــرة

تمثّل الايمان بصورة ســــدرة و طوبئ مثال النّفسِ طابت بطيبةٍ ففي قبره كان له سوءٌ ضَغطـــــةٍ نَجحتَ به في ذاتك بعد صفــوةِ يتطهيز ذاتي من صَبوح بشَرســـةٍ فيالذَّةً قد أقبلتْ صوبَ مُهجَتـــي حبيبُ آله العالمين لِصُحبـــــي عَلَىٰ صوتَ د اود بآحسن لهجـــةٍ تمثّلَ عذبِ يالها من عُذوبــــــةٍ تمثّلها كان تصوّرَ صـــــورة بل الجسم د هري فخذه كـــــدُرّة فلا بدّ فيها مِن علومٍ غزيــــــرةٍ لقد نشأ مِن صقع نفس كنبتــــةٍ و بذُرُه خُلق النَّفسِ تعثال حَبَّــــةٍ

ولستَ سوى الدّينالذي كنت تعمل وأخلاقك الأنهار الاربعة جمسرت و مَن عاملَ الخلقَ باخلاق سوئيكِ اذا كنت في برنامج في التّمتّ ليكل تنورت من نور الجمال المجوب يدي سمعتُ بآذاني فصولَ أذانـــــه و ياحسنَ صوتٍ لست أقدر وصفَّـــهُ وكم نلتُ من امثال هذا التمتّـــلِ تجسم الاعمال بمعنى التمسل فجسمٌ هنا ليس بمعناه العنصريّ رموزُ كنوز كلَّ ما في الشريعــــــةِ ولابد فيها من صفاء السّريـــرة تصوّرها كان تحقّقها المسمدي وهذا النبات كانت النفس منبته

فما تنبت من ارض نفسك انمسلا و تلك اللبوب عند اهل البصيرة كما ان نور العلم في النفس انما

نحق المعاد كان جسمانيًا بدى كما كان روحانيًا ايضا بجمليية

كما كنتَهُ في النَّشأةِ العنصريِّــةِ كمالاً و نقصاً عرصةً فوقَ عرصـــــةِ تكوَّنِها معتازةً ميزَعُزلــــــةِ تقوم بها نحو ظلال المِظَلِّــــــةِ ولا كانتِ الابدانُ عنها تخلّبتِ تَقَلِقُاتِ الافواهُ فيه بِهَف سوة فَأَحِكَامُ إِلاَّ وَلَيْ غَيْرُ مَا فَي الاَحِيــرَةِ فَمَا الفرق في البينِ من الأرجحيّـةِ فكن من فريقٍ قا تُلين بفرقـــــــةٍ هى للهيولي صورة فاستقـــرت تريها هيولَى الصورة المستمسسرة وفي دارهاالاخرى ترى مِن مقولـــةٍ و أمّا في الأخرى فهي فعلُّ لقسوّة و نُنشئكم في منطق الوحي عُروتسي هي انما من فعل نفسٍ مَنيعـــــةٍ بِقلعِهِ بابِ خيبر دون طَرْفَـــــةٍ كَمَّا كان ذا مِن قَوَّةٍ جِسديَّـــةٍ

و انت بذاك الجسم والروح تُحْشَرُ والأبدان للانسان طولاً تفاوتست وتنتشأ الابدان مِن صُقع نفسِها ولا تلك الارواحُ عن ابد انِها خلست وقدنطق الوحئي بالاولي والآخيرة و ان شئت قلت النفسفي الدارهذ ، ولكنَّما فِي الدَّا رالِا خرى بعكس دَا و لذّاتها كانت هنا من مقولــــــةٍ ففى دارهاالاولكي انفعال لضعفيها على ذلك الفعل نصوص تظافسرت خوارق عادات كذا معجزاتهـــا عليك بمافى الباب من باب العلم جا فقلعُهُ ثم قد فُهُ خِلفَ ظهـــره

و قد فسر القبر لسانُ الشريعـــةِ باخباره الموصوفة بالوثيقــــةِ

و مد فونَّ امَّا في الصفات الذَّميمـــةِ وخارجه عنّا يسمّى بحفــــــــرةِ تشعبتعند الحشر أنحاء شعبية باصنافها مِن أيّ خُلقٍ و خِلْقـــةٍ فعلتَ بطَوع و اختيارٍ و رَ<del>غب ــــــةٍ</del> و انواعها الكلّية خذ بخمســــــةٍ من الارض فاقرأً مثلهنّ بسبعــــةٍ على كثرةٍ من غير حصرٍ وعَيْقَـــــةٍ على نحوه في الحكمة الفلسفيّسة و سفسًا فُهاقد عُدَّ من سفسطيّــةِ وقد نالها مَن كان مِن مشرقيــــةٍ فذاك امام الكلّ في كـلّ كـــــورةٍ و دوالظلُّ اصل حاكم في الأظلِّميةِ

. فمقبورٌ امّا فِي الخصال الحميدةِ حقيقته ما ليس عنّا بخــــــارج و الاوّل ماوارى حقيقةَ ذا تِنــــــــا و هذا وداك بالتشايه هيهنـــا و کم من امورهیهنا قد تشابه فالانسانُ نوعٌ ذو مصاديق هيبيناً وفى النّشأ مّا لأخرى هو الجنسُ قديمها قيامتنا قد قامتِ الآن فابصـــــرا كنونٍ و قلبٍ ثم عرشٍ و حضـــــرةٍ هي سبعة سبع سماواتك العلسي و تلك الاصول فوق ما هو رائسسج و فلسفة اخرى هي من ظلالمــــا

ويستوحش من لفظها المتقسّف دليل و برهان و نور و حجـــة و الانسان مفطور لفهم الحقائــق و طينته قد خُمِّرتُ بالتعقّــلي فما خالفالبرهان الا معانـــد ولا يُنكِر العلم الشهودي عاقــل ولا يُنكِر العلم الشهودي عاقــل و

يسوغله تبديلُ لفظٍ بِنلَفظ سِلَا اللفظة الاخرى من أى قبيل قب البرهان لم أو بان بدق السبة فإمّا بعل المعلول و إمّا بعل السبة قد انسلخ بالخُرق عين دين فطرة بل العقل في النيل بِه كالذريعة الله العقل في النيل بِه كالذريعة

و روحك مشتاق الى سَيب رزقيه و وجسمك مفتاق الى اكل طعمسة

وقد شبع هذا بعرّات لقمـــــةِ كِهِا رِئه فِي الحيطةِ و الأَلوهــــةِ دِمَ الطِمثِ من أُنْبُوبَةِ باسم سُـرة كَّذُ لِكَ سُرَّات كثيرِ الأُجنِّــــــةِ قِد انفتح و السُّرَّة منه سُــــــَّد تِ ببرنامج ني بُكرةٍ وعشيّــــــةٍ وكان سلام الجسم فيحفظ صحّبةٍ قد انجر الأمراض اليه بأكلـــــة فهو حَرِ بالمَعلف و العليقـــــةِ من السمع فالسمع فم الأرْيَحِيّـــةِ به صار د انطق بإنطاق نيّســـة فلا ريب للانسان ما من مزيّـــــة مسمِّىً بقلب يغتذي من حظيــرة

فذاك بما من سنخه في اعتلائِـــهِ ولا يشبع ذاك بانوار رزقــــــه فدَ اك ورا ً الجسم من سُوسِما لسَّنيلَّ وهل تذكرالعهد الذي كنت تغينوي فسُرّتك كان مَدى اشهر فمسكاً و هذا الفم المولود من امر ربِّــــه و فِي الجنَّةِ كان الغذاءُ لأهلهـا ودار السلام الجنّة أو هي وصفها فمن جاً وَزَ عن مرّتين غذ ا ئــــــه فغِي الأَثَر مّن جاوَزَ الاكل عنهمــــا والانسان قدخُصَّ بأخذ غذائـــه وعلَّمه اللَّه البيانَ بذا الفمـــــم نعم كلّ شي انطق الله دو العلى سوى تلك الأفواه فم آخرل\_\_\_\_ه

حظيرة قدس وهى عين حيوتسه ومايدرك القلب فذاك هو الغذا وادراك الانسان جميع العوالسم ومدرك شيئ مغتذيه ومدرك مغائر شيئ لايكون غذا تسسه و أسرار الافعال العبادية لنا و ما آمر العولى به فيه حكمسة وما قدر الانسان و ماوزنسه اذا و ما يعبأ بالمال و الجاه لو خلت

بل الكلّ منها كلّ آن تَسَسَرُوّتِ
رغيره إعداد بأنحاء عُسَسَدةٍ
دليلٌ على ما فيهما من نظيروةِ
غذاء له فاثبت بتلك الدّقيقوسة
فبين الغذا و المغتذي نحو نسبةٍ
هي كلّها الانوارعند النتيجوة
تعود الينا من صيام و حَجّوة لينا من صيام و حَجّوة لينا من صيام و حَجّوة لينا من الغلام المناه على سَجدةٍ
صحيفةُ الأعمالِ مِن إعمال سَجدةٍ

و انت تشاء الله ربَّ العوالـــــم فمن سرِّك اطلب وجمَّ تلك المشيّـةِ

كريكم النّدا عكم اوّل و هلسة المسهود العيان أو شهود ابخفيسة المحداوله كالبحر او كالبُحيسرة و قد جَرَتْ عن أصل كنبُّت فسيلسة البحد ولك الحق تُنادي بخبسرة و يدعو الاله كالعقول البسيطة قديم حديث ذو سكون و حركة سماء و ارض جامع كل جُمعسة كتاب حكيم حائز كل جكمسة المناب الم

وطائب شي واجد الشي مجملا فكيف تنادى الله مالم تشاهد و الصعد لا يعزب عنه خردل جداول اخرى ما تريها كأنهر و فين وحدة عين الهوية إنكان فين وحدة عين الهوية إنكان و مفال نسان طبع برزخ و مفال اليات و حيوان و نطق و معدن نبات و حيوان و نطق و معدن امام مبين فيه احصا كل شين و يرقى الى ام الكتاب فيتحدد و يرقى الى ام الكتاب فيتحدد و قد قيل فيه قوق حد التجدر و

مواصلةً الأجسادِ عند التجــــاور مواصلةً الارواح عند اتّحاد هــــــا وعند اتّجاهِ النفس شطرَ المُفارق وعرض المزاج الآدميّ لما يحسسدّ هو المركز فالاقترب منه اعتسدل و اسباب هذا الاعتدال عديسدة و احوال|لآباء كذا الأمّهات.مِـــن كماأن نفخ الروح في الوالدين قد و لِلْشَيُّ انحاءُ الخزائن رَتَّبُ الْحَيْثِ و ما هو فوق العقل اوّل صــادر 

فَتَنْعَتُها بالوَصلةِ المعنويّــــةِ تراها فناءً مثل بحرٍ و قطـــــــرةٍ على حسب احوال نفس زكيسية و اَعدلُه كان لنفس كريمـــــــةٍ من الأبعد عن هذه المركزيـــــةِ من الفاعلات القابلات العديسدة تلوّن اعني نفخةٌ بعدَ نفخــــــةٍ بتعالى كما أنّ المياه استشتّــــتِ يِقد اسة ما كانت لأمّى العقيلسية نَقُد صدر عن مكمن الازليّـــــةِ يُسمّى عماءً في الروايات العسسد ةِ

وقد كُتِبَتُ في بابها الْدُخُلُ لِرِحْلَةٍ ولا تَقْبل الأفكارَ من غير نظسسرة ولا تُهملِ الاذكارَ في أيّ وَقُعَسةٍ كذاك رجالٌ لِلشّريد و تَصْعَسةٍ ولا تَقْرحي يا نفسُ من فوز عيشيةٍ ترى دَيْدَنَ الدّنيا اليفًا لِسِفلَسةٍ و ما هذه السدّ ارلنا للإقامسة ولا تصحب الأشرار في أيّ محفسل فلا تترك الأسحار إنْ كنت ساهِسُوا و إنْ قيل قِدْ مَّالِلحروبِ رجالُهسا ولا تَجْزَعي يا نفسُ مِن عَوز طارف و ما قيمة الدّنيا الدّنيّة اتمسسا

ثقي بالذي آياه يقصد من سواه و اياك و الدون الذي كان فانيا ولا يشتكى الحرّ من احوال دهو ولا يشتكى الحرّ من احوال دهو وليس مناص من أناس و بأسبم ويا قوم هل من مخلص يُرتجى لنا لك الويل و التّعس لإن كنتَ جائرا اذا قيس ذنكِ ما إلى ذنب آحر اذا ما نظرتَ الله حلّ جلالـــه

دعي ما دعاء الغاغة من دنيسة . عليك بمافيه ابتغاء الأعسسرة . فان هَوانَ الدهرِ دونُ لِشِكْسوَة . فان هوانَ الدهرِ دونُ لِشِكْسوة . فلابد من إغماض أوهام فرقسة . أم الحكم أن نرضى بتلك البليسة . على اضعف المخلوق كان كنملة . فذا عند هذا مِن ذنوبِ صغيسرة . ترى كلّ ذنبِ من ذنوبِ كبيسرة . ترى كلّ ذنبِ من ذنوبِ كبيسرة .

و نصبح في امرٍ و نمسي بآخـــر نروح و نعدو في الأماني الرزيّــةِ

على ما انقضى العمر لقدضاع ثروتي و أو برت الدنيا فقد دان ضجعتي واحببت الاخرى و هي عين الكريه و بأن لم تك تلك الاماني منيتسي و أمنية فيها انفعالي و خِفتسي لما نفعت تالله مثقال و فَسْحَدة برتي فعاشت في سِراح و فَسْحَدة أماني نفس كان فيها منيتسي

مضى الأمد و الوقت قد أقبل الأيد و أقبلت الأخرى فقد حان رضلتني كرهت امورًا كانت الخير كلّست تمنيّتُها ثمّ توخيت بعسد ذا و أمنيّة فيها الأمان بمعسلل وكنت ظننت ما ظننت و انّها فخليت نفسي عن سوى حسن ظنّها مواعيد عرقوب سمعت و شرّها

وقد نالني ريب المنونِ على السولاءُ وأنقذني الرّحمن مِن سوءً ميتتــــي

و لا أظهر ما عند ربّي لَحِسْبَتسي إلى الله يشكو البثّ و الحزرَ، عَفَّتنِ

و لا أقدر تقرير تلك المهالسك و مشرب يعقوب النبيِّ لمسسوردي

و يُخبِرك عنها لساناتُ أعيسن ولا أباس في ذاك لما قدر أيتُسهُ وقد شهد التاريخُ صدقًا بمثلذا وقد لَدَغَتْنى حيّةً في جبالِنسا ولَدْغَتُها قد جبّلتني و شوّهست لكنتُ من إحرار لَظى سمِّ لَدْعِها وريّى الرّحيمُ قد نجاني من الأذى ولكنّنى صرتُ ابْتُليتُ بحيّسة ولو تسأل التّنينَ و الدّبّ في السّما ولو تسأل التّنينَ و الدّبّ في السّما ولو تسأل التّنينَ و الدّبّ في السّما ولو ما بين جنبي قسد أوتْ والدّب في السما الاوهي ما بين جنبي قسد أوتْ الاوهي بالسوء أمّارة فقسط الله المناسطة ألاوهي بالسوء أمّارة فقسط

مضيناو لم يحصل لنا طول دهرنا سوىٰ ما درينا حرفة بعد حرفية

سوى ما عرفنا الفاظ بعض الطّوائف سوى ما عرفنا من حوامل أنجسم سوى سير فيلٍ وفق لوحٍ مربّسي و لقطٍ و تكسير اساس نظيسرة و مغتاحِ مغلاقٍ لَدى ذي الكتابة و آلاتِ ارصادٍ كأنواع حَلقسية سوى نقطة قرن الغزال و نصرة سوى الامتياز بين اصل البرائسة و هذا فراغ ليس حكم التجساوز

جبال و انهار و بحر و أيكنسية من ان سِنام العلم ذا قوا مشقتي على كلِّمن فاق السِّباق بسبقية و انّي قتلت الحيّة سو قتليسية و كنت صبيًا يالها سو لدغيسة اموتُ و أحيى بُرهة بعد برهية و أدخلني في عيشة ما هنيئسية و أدخلني في عيشة ما هنيئسية هي شرُّ حَيَّاتٍ عَلَى الارضِ دَبَّتِ لَقَالاً هَرَبْنا من اذيها بَثَسَية الأوهي أعدى عدقي لِهَا بَثَسَية الأوهي النّفس الوّلوع لِنِكِبِسة ألا وهي النّفس الوّلوع لِنِكِبِسة ألْا وهي النّفس الوّلوع لِنِكِبِسة ألْا وهي النّفس الوّلوع لِنِكِبِسة الوّلوع لِنْكِبْسة الوّلوع لِنِكِبة الوّلوع لِنِكِبة الله الوّلوع لِنِكِبة الوّلوع لِنْكِبة الوّلوع لِنْكِبة الوّلوع الوّلوّلوع الوّلوع الوّلوع الوّلوع الوّلوع الوّلوع الوّلوع الوّلوع ال

سوى نحونا جمع دفاتر عصبية تداويرها والخمسة دات حيسرة او العدل من بيتين فيه بحصية ومستحصل ما استُحصِل لِلصعوبة ومُغنٍ وظلّيٌ مِن الهندسيّـــة وحُليٌّ وإسكانٍ ورُبعٍ ولِبْنَـــة وذا شكلُ لَحيان وذا بيت عقلة وما هو اصل الاشتغال لِذِمّــة وهذا ورود ليس حكم الحكومــة

وكان الهيولى قوة محضة فقسط مضى العمرفيها ليت شعري بمامضى القدصار علمي عائِقي عن مشاهدي وما العلم حوز الإصطلاحات يافتى وإن لم تك النفسُ سِراحاً فما لَها ومن دَق بابَ التوبة والإنابــة و هل جازالا ستغفار أم ليسجائزا و من هو قدرُد إلى ارذل العمر و فضلُ آله العالمين هو الرجاء سُروري بأن الراحم هو مالكـــي ولا يصف معشارَ معشارِ رحمتِ الرجاء الهي و من أرجو وليس لي الرجاء المهي و من أرجو وليس لي الرجاء المهي و من أرجو وليس لي الرجاء المهي و من أرجو وليس لي الرجاء

و بالصورة الفعلُ بَدىٰ بالضَّرورةِ يُوازى بوزن ساعةٍ أو سُويٌعَ وَ شَأُوتي كَسَجُّفٍ ثَخينٍ حال بيني و شَأُوتي بل العلم نوزٌ فى حصون امين ألْف إلى منزل الإحسان من نيل زُلْف ببصد قٍ و اخلاص فَرُدَّ بِخَيْبَ فِ عَوسِ إِيْم و حَوسِ فِي المَّن لَم لَيْنَ المَّانِ المَّانِ المَّانِ فَى غيرِ إِيْم و حَوسِ فِي المَّانِ لَم يتب فليفعلن غير إيم و حَوسِ فِي فإن لم يتب فليفعلن غير إيم و حَوسِ فِي فإن لم يتب فليفعلن غير توب و ماهوى التصنيف و العبقريَّ سسة و الا فان العبد في نار حسسرة و الآ فان العبد في نار حسسرة السانُ الورىٰ لوكان ضعفَ المَجَرَّة السانُ الورىٰ لوكان ضعفَ المَجَرَّة السويٰ حُبِّكُ المكنونِ في حسن صيغتي سويٰ حُبِّكُ المكنونِ في حسن صيغتي

قصيدتي ينبوع الحيوة المريحسة لَعاائِرةً دهرَ الدهورِ قصيدتسي

على إثره الانهارُ الاربعةُ التسي و بين الأنهارَ بتمثيلِ جنسيةٍ نطقتُ بها من غير ضغطٍ وكُلفيةٍ لك الشكرُ ما جاءَ الأصيلُ بِبُكْرَةٍ و توفيقَ شكرٍ عند اقبالِ مِنْحَسيةٍ

بما عانَ ينبوعُ الحيوةِ فقد جسرىٰ بها وعد الرحمنُ اهلَ تقاتِسهِ البها وعد الرحمنُ اهلَ تقاتِسهِ النهي وحيث انما انت منطقسي لك الحمدُ ما دارَ الجديدانِ خِلْفَةً وَ أَفْرغ علينا الصبرَ عن كل محنه

ويامحسنُ أحسِن الىعبدك الحسن ومَن هو يدعوك بأنحاءً دعــــــوةٍ